
São Paulo
Jorge Favaron

2019

RS Comunicação

JORGE FAVARON

1ª edição

VIAGEM AO BERÇO DA FILOSOFIA
II – MAGNA GRÉCIA 



DO AUTOR

Viagem ao Berço da Filosofia I - Costa Jônica



Os trechos em itálico indicam opiniões e reflexões do autor. O res-
tante, conforme indicado, são originários de diversas fontes.

As imagens foram obtidas pelo autor, caso contrário, estão indicadas.

Alguns nomes são transcrição integral do italiano ou inglês. O autor se 
desculpa pelo desconhecimento de linguística e filologia na tradução.

Nota



Copyright © Jorge Favaron, 2019. 

1ª Edição | São Paulo/SP - Dezembro de 2019.

Projeto gráfico
Eduardo Henrique Ribeiro Gama

Imagem de capa by Pixabay. Autor @anestiev

Criação
RS Comunicação

Revisão
Simone Proetti

Todos os direitos estão reservados.
Nenhuma parte desta obra pode ser reproduzida

ou transmitida por qualquer forma e/ou quaisquer
meios (eletrônicos ou mecânico, incluindo foto-cópia

e gravação) ou arquivada em qualquer sistema ou
banco de dados sem permissão escrita do autor.

RS Comunicação
Praça da Sé, 21 sala 1311 - Centro

São Paulo/SP - 01001-001
Tel.: 3107-9674

www.rsprojetos.com.br

F272v

65-80315 CDU-10
CDD-100

Favaron, Jorge
Viagem ao berço da Filosofia II - Magna Grécia / Jorge
Favaron. 1. ed. - São Paulo: RS Comunicação, 2019.
120p. ;21cm.

ISBN 978-65-80315-01-7

1. Filosofia. I Título



Ao meu pai
in memoriam





Sumário

Algumas Notas Sobre o Livro I ................................................... 09

Mapa das Localidades Visitadas ................................................ 11

Apresentação ............................................................................. 12

Geocronologia dos Pré-Socráticos ............................................. 13

Eléia ........................................................................................... 15
Parmênides ........................................................................... 18
Zenão .................................................................................... 19
A Antiguidade Ainda Viva I ................................................ 21

Agrigento ................................................................................... 22
Empédocles ...........................................................................  23
Museu Pietro Griffo .............................................................. 24
Sítio Arqueológico Vale dos Templos .................................... 26
Hércules e a Superação dos Medos Primordiais.................... 31
O Culto às Deusas Ctônicas ................................................... 35
As Entidades Ctônicas ........................................................... 36

Crotona ...................................................................................... 39
O Mito ................................................................................... 39
A Cidade ................................................................................ 39
Pitágoras ............................................................................... 40
Democedes ........................................................................... 41
Hipasos ................................................................................. 41
Alcmeone .............................................................................. 42
Filolau ................................................................................... 43
Museu Arqueológico Nacional .............................................. 44
A  Antiguidade  Ainda Viva II................................................. 46
Sítio Arqueológico ................................................................. 50
Museu do Sítio Arqueológico ................................................ 51
O Vinho ................................................................................. 52

Tarento ...................................................................................... 56
Arquitas ................................................................................. 57



Museu Regional Arqueológico ................................................. 58
Terracota .......................................................................... 58
Antefixas .......................................................................... 61

Museu Espartano .................................................................. 62
Sitio Arqueológico de Saturo ................................................ 64

Siracusa ..................................................................................... 66
Museu Arqueológico Paulo Orsi ........................................... 69
Sítio Arqueológico Neapolis .................................................. 70
Ilha Ortígia .............................................................................73
Tecno-Parque Arquimedes .................................................... 76

O Homem e Sua Época ..................................................... 76
Arquimedes ...................................................................... 78

Roma ......................................................................................... 82
Museu Etrusco Villa Giulia .................................................... 62

Quem Foram os Etruscos? ............................................... 62
História ............................................................................. 83
Origens e Compreensão do Alfabeto Etrusco................... 86

Museu Palazzo Massimo ....................................................... 93
Museu Altemps ..................................................................... 98
Cripta Balbi ......................................................................... 102
Termas de Diocleciano ........................................................ 104
Mostra Leonardo da Vinci ....................................................105

O Panteão ................................................................................ 110 
O Estreito de Messina .............................................................. 112

O Efeito Fada Morgana ....................................................... 113

Sobre o Autor .......................................................................... 115
Bibliografia ............................................................................... 117



9

Algumas Notas Sobre o Livro I – Costa Jônica

O Mar Mediterrâneo
Enquanto escrevia o livro sobre a costa jônica, eu estava 

lendo História da Arte, de H. F. Gombrich. No final da obra, o autor 
levanta questões semelhantes àquelas levantadas no livro I, sobre 
o Mediterrâneo (p. 13); Gombrich aborda o efeito de como cordi-
lheiras, litorais e planícies poderiam influenciar as culturas.1

Dídima
Na p.15, a cidade de Dídima – em turco Didim – e o templo 

de Apolo Didimion têm origem na palavra grega dídimos,    di−
dumoz gêmeo2, provavelmente alusão a Apolo e Ártemis, irmãos 
gêmeos.

Ilha de Delos
Na p. 76, é citada a ‘ilha de Delos, próxima à ilha de Miko-

nos’, como sendo local do nascimento mítico de Apolo e Ártemis.
A informação correta está abaixo, conforme a descrição do 

mito:

‘[...] Quando a deusa Leto, grávida de Apolo e Ártemis, estava para 
dar à luz, a deusa Hera, por ciúme (já que Zeus engravidara Leto), 
proibiu todos os locais da Terra de darem abrigo para o parto. A 
única que permitiu, foi a ilha flutuante de Aretusa (Ortígia para os 
romanos). Como recompensa, a ilha foi fixada no leito marítimo por 
quatro colunas. Como Apolo, o deus da luz, viu o dia primeiramente 
em seu solo, ela foi chamada de Delos, ‘brilhante’ [...]’ 3.

Embora exista a ilha de Delos, próxima à ilha de Mikonos, 

1 GROMBRICH, E. H. História da Arte, Tradução de Álvaro Cabral, 16, Ed. LTC, RJ, 2012, 
p.655 (nota sobre mapas).
2 PEREIRA, Isidro, S. J. Dicionário Grego-Português, 8. Ed. Braga, Livraria A. I. 1998,
p.141 e 888.
3 GRIMAL, Pierre, Dictionary of Classical Mitology, Penguim Books, 1991, p. 244 (tradu-
ção nossa).



10

a ilha de Ortígia faz parte da cidade de Siracusa, Sicília, e fica dis-
tante 850 km de Mikonos na Grécia.

A Deusa Atenas

Na p.86, há a informação de que a deusa Atenas é filha 
de Zeus e Metis. Novamente se recorre à descrição mítica para 
esclarecer:

‘[...] Quando Metis ficou grávida, a deusa Gaia e o deus Urano ad-
vertiram Zeus, que após o nascimento de sua filha, ela teria um fi-
lho seu, e que este filho o destronaria. Zeus engoliu Metis. Na época 
do nascimento, Zeus chamou o deus Hefesto, que com um machado 
abriu a cabeça de Zeus, dela brotou a deusa Atenas com armadura 
completa [... ]’
[...] Atenas foi uma deusa virgem [...]’ (GRIMAL, 1991, p. 66-67).



11

Localidades Visitadas

Figura 1. Mapa do sul da península itálica e Sicília, indicando as cidades de 
Eleia, Agrigento, Crotona e Tarento. Também foram visitadas as cidades de 
Siracusa e Roma (Fonte: Google Maps).



12

Visitei, entre 30 de junho e 12 de julho de 2019, os locais 
que foram berços dos filósofos pré-socráticos da escola itálica.

Diferentemente dos filósofos jônicos, que especularam so-
bre o princípio, arché, de que seria constituída a physis*, nature-
za, a escola itálica ampliou essa especulação.

Parmênides e Zenão, em Eleia, apresentaram a questão do 
Ser e suas eventuais características, tais como perenidade, forma 
e imobilidade.

Empédocles, em Agrigento, realizou a primeira síntese filo-
sófica, integrando os quatro elementos como princípio e apresen-
tando como fator de coesão o amor ou amizade e de separação o 
ódio ou inimizade. Além disso, uniu o mobilismo de Heráclito ao 
imobilismo de Parmênides.

Pitágoras, embora natural de Samos, desenvolveu sua es-
cola de estudo dos números em Crotona, tendo como discípulo 
Filolau, nesta cidade, e como discípulo de Filolau, Arquitas, em 
Tarento.

Alguns dos museus visitados não possuíam painéis bilín-
gues, assim tive que traduzir do italiano, sem conhecimento da 
língua. Houve também dificuldade de traduzir para o português, 
nomes gregos e latinos, nos painéis em inglês. Peço sua compre-
ensão, leitora, leitor.

Finalmente, para algumas passagens com descrições mais 
sombrias da psique, sugiro a leitura da obra A Conquista Psicológi-
ca do Mal, de Heinrich Zimmer.

Apresentação

* Embora se traduza este termo como natureza, um sentido melhor seria ‘criação’, pois 
physis é a ação de phyesthai: brotar, crescer (SOUSA, José Cavalcante, Empédocles de 
Agrigento, tradução de Sousa e cols., 2. ed. São Paulo, Abril Cultural, 1978, nota p. 222 
(Pré-Socráticos, Os Pensadores).



13

Figura 2. Gráfico geocronológico indicando a época e geografia dos filósofos 
pré-socráticos (Arte: Mariana Favaron).



14

Eleia

A origem de Eleia, inicialmente Hiele, é atribuída aos colo-
nos gregos da Focea, situada na costa jônica, 40 km a noroeste de 
Esmirna (atual Turquia).

Os fóceos eram hábeis marinheiros e, diante da invasão 
persa, lançaram-se ao mar, em direção ao ocidente. Após um tem-
po navegando pelo mar Tirreno, fundaram colônias, dentre elas, 
a atual Marselha (600 a.C.1); quando souberam, pelo oráculo, de 
uma região que tinha clima e relevo similar à terra natal.2

O urbanismo seguiu o estilo de ‘união de tribos’, katá 
kómas, de komé, pequenas aldeotas.

1 MUSEU ETRUSCO VILLA GIULIA, painel em exposição.
2 HERÓDOTO, História. Tradução do grego por P. H. Larcher. Tradução para o português 
de J. Brito Broca.

Figura 3. Eleia, porção na planície marítima.



15

Figura 4. Acrópole: parte do teatro e torres medievais.

A cidade teve grande desenvolvimento sob a administra-
ção de Parmênides que a melhorou, destacando-a como centro co-
mercial.

Na época romana, Eleia se transformou em importante 
centro de tratamento para saúde, devido à sua água e qualidade 
do ar, tendo recebido a visita do orador e filósofo Cícero, do ge-
neral Emilius Paulus e de Brutus, que tinha residência na cidade.

Mas as propriedades hidro geológicas do solo facilitavam a 
ocorrência de deslizamentos e inundações, além do assoreamen-
to das partes mais baixas da cidade.

Na época helenística, entre III e II a.C., a cidade sofreu uma 
grande calamidade, conforme registros estratigráficos (estudo das 
camadas geológicas) e epigráficos (inscrições em lápides e monu-
mentos), afetando a economia.

No período romano, Eleia manteve boas relações com 



16

Figura 5. Mapa do relevo de Eleia; com a linha da costa (em vermelho) na 
antiguidade. A costa atual é a última linha, abaixo à esquerda, dentro da área 
azul. (Painel no sítio arqueológico).

Roma, transformando-se em municipium, seus habitantes tinham 
os mesmos direitos que os patrícios romanos, mantendo o direito 
de falar a língua grega e cunharem sua própria moeda. Esse pri-
vilégio se revela pelo direito de celebrar o culto à deusa Deméter 
(Ceres) em Roma ao estilo grego (Cícero, Pro Balbo, 24,55). Na-
quela época, a cidade passou a se chamar Velia.

O assoreamento contínuo foi afastando a linha da costa: 
menos de 100m do centro urbano na antiguidade e hoje a 750m, 
o que levou ao declínio da cidade, além dos ataques bárbaros, fi-
cando somente a acrópole, que na Idade Média foi escolhida para 



17

Figura 6. Tyche, personifi-
cação da cidade de Eleia. 
Encontrada na parte meri-
dional. Busto da época do 
imperador Augusto, base-
ada no original grego do 
século IV a. C.

3 SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE ELEIA e UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO, Faculdade de Arque-
ologia, sítio eletrônico: Labeca MAE/Nausitoo.
4 SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE ELEIA, Painel em exposição.

a construção de uma fortaleza conhecida como castellum maris, 
‘castelo do mar’ (foto acima).3

No local, há informação de que, no século V, os restos mor-
tais do apóstolo Mateus foram trazidos para Velia. Cinco séculos 
após, foram encontrados pelo bispo Atanásio, próximo a um ba-
nho da época romana. Em 954, foram transladados para Salerno.4



18

Figura 7. Parte de afresco da era romana. Embora não totalmente estudada, 
sabe-se que essa residência foi construída nas primeiras décadas do século II 
a.C., mas a estrutura visível foi reformada no século I d.C., sendo habitada até 
o final daquele século.

Parmênides

Parmênides apresenta seu pensamento por meio de um 
poema. Nele, diz-se conduzido à presença da deusa da Justiça que 
expõe a ele a questão do Ser: ‘o Ser é, e o não Ser, não é’, ou como 
diz Aristóteles: ‘fora do Ser, o Não-Ser, nada é’.

Nietzsche enumera as distinções do Ser por Parmênides, 
primeiramente ordenadas em duas classes: luz e obscuridade, 
sendo a segunda a negação da primeira, distinguindo qualidades 
positivas e negativas; assim fez também com o leve e o pesado, o 
sutil e o denso, etc.

Dessa ordenação, ele coloca a luz, o leve e o sutil como ‘Ser’, 
sendo os opostos: obscuridade, pesado e denso como ‘Não-Ser’.

Mas essa exposição de Parmênides cria a questão do vir-a-
-Ser, aqui interpretada por ele como a união do Ser e do Não-Ser. 
Na narrativa de Nietzsche, Parmênides lança mão de qualidades 
ocultas – qualitates occultae – de tendência mística dos opostos se 
atraírem ‘um desejo une os elementos que conflitam e se odeiam: 
o resultado é o vir-a-Ser.’

A seguir, o pensador alemão descreve, na composição do 
poema, a influência de Xenófanes com a ideia de que o ‘todo é 



19

Zenão

Discípulo de Parmênides, é considerado por Aristóteles o 
criador da dialética pelo diálogo combativo (erística), e para He-
gel, pelo ‘seu puro pensamento tornar-se o movimento do concei-
to em si mesmo’.

Seus famosos argumentos sobre a corrida entre Aquiles e 
a tartaruga, que sai na frente, de que Aquiles nunca alcançaria o 
animal, pois para atingir a distância entre ele e a tartaruga, teria 
que percorrer a metade da distância, em seguida, a metade dessa 
distância, e assim em uma eterna subdivisão do espaço que impe-
diria de atingir o ponto em que a tartaruga se encontra.

Outro argumento é sobre o deslocar-se da flecha que, para 
Zenão, seu movimento poderia ser subdividido até chegar ao pon-
to em que a flecha ocupasse momento a momento no espaço: sob 
essa ótica, a flecha estaria sempre em repouso. Nietzsche vai mais 
longe, questionando a existência do espaço e da própria flecha, 
algo que lembra, em nossa cultura cinematográfica, o argumento 
que as irmãs* Wachowski colocam nos filmes Matrix.

um’, e Heráclito, como opositor, já que este admite a multiplicida-
de. No poema de Parmênides, a deusa o adverte de olhar tudo sob 
o crivo do pensamento, abstraindo-se dos sentidos.

Finalmente, para Nietzsche, Parmênides procurou atingir a 
essência, o absoluto do Ser, mas o ser humano não tem um órgão 
de conhecimento daquela qualidade, e citando Kant, não se pode 
‘apreender o absoluto com a consciência’.

Mais além, cita Hegel, ‘o absoluto já está presente, senão 
como ele poderia ser procurado?’

Dessa forma, Parmênides amplia a questão do princípio da 
natureza, para questões embrionárias da metafísica e da ontolo-
gia, prenunciando a complexidade que o pensamento iria adquirir 
na especulação filosófica.

* Nascidos Andrew Paul e Laurence, as, hoje, ‘irmãs’ nos remetem, filosoficamente, à 
impermanência de Heráclito.



20

Esses argumentos foram refutados por Aristóteles alegan-
do não ser isso que se observa na natureza1.

Entretanto, Hegel expõe o que motivaria Zenão: não a sua 
contestação do movimento, mas a percepção de que há uma con-
tradição no movimento. E usa o argumento de Bayle**, rejeitando 
Aristóteles, citando a possível infinita divisão da matéria e a infinita 
demarcação virtual de um espaço, como no exemplo de fazer de-
marcações iguais em uma mesa, mas sem dividir o corpo da mesa!

1 Idem SOUSA, 1978, p. 139.

** Pierre Bayle, filósofo francês, 1647-1706



21

A Antiguidade Ainda Viva I
A Origem da Palavra

Diôgenes Laêrtios afirma que Zenão era ‘amásio’ de Par-
mênides2, o que denota que possuíam trelacionamento homoa-
fetivo.

Na antiguidade, era comum o relacionamento entre ho-
mens, normalmente um adulto, por volta dos 30 anos, o erasto ou 
amante, e um jovem por volta dos 15 anos, o eromano, ou amado.

Esse relacionamento tinha por objetivo educar o jovem na 
prática social, mas, muitas vezes, assumia um caráter homoafe-
tivo, cujos excessos eram criticados como desvio de conduta que 
poderia acarretar problemas para o jovem.

Platão, na obra O Banquete, em duas oportunidades ex-
plora as virtudes e os vícios desse relacionamento: primeiro no 
discurso do personagem Pausânias que analisa a prática; e na se-
gunda, no desfecho do banquete, quando Alcibíades chega em-
briagado e, em tom de troça, acusa Sócrates de não querer ser seu 
erasto, descrevendo a recusa, a todo custo, do filósofo, apesar de 
suas investidas3.

Em grego, criança é paidí, originando os prefixos moder-
nos para pedagogia e pediatria.

Até os anos 50 e 60, era comum se referir ao homossexual 
masculino como pederasta, e a sua prática como pederastia. Esse 
termo hoje caiu em desuso, mas ainda é utilizado nos meios aca-
dêmicos4.

Assim, na junção de paidi e erasto, encontra-se na antigui-
dade as raízes da palavra.

2 LAÊRTIOS Diôgenes, ‘Vida e Obra dos Filósofos Famosos’, tradução Mario da Gama 
Cury, 2. ed. Brasília, UnB, 2008 pg. 258.
3 PESSANHA, José Américo Motta, Platão, tradução José Cavalcante de Sousa, 2. ed. São 
Paulo, Abril Cultural, 1978, p. 14 e segs.; p. 44 e segs. (Platão – Os Pensadores).
4 NERES, Luana, Homoerotismo na Antiguidade, in Helade, vol. 2, nº 3, dez 16.



22

Agrigento

Agrigento, inicialmente Akragás, devido ao rio com mesmo 
nome, atual rio San Leone, teve como cidade-mãe Gela, aproxi-
madamente a 70 km a sudeste de Agrigento.

A fundação da cidade foi o coroamento da progressão de 
outros assentamentos de Gela, sendo esta constituída de habitan-
tes das ilhas de Rodes e de Creta.

Sua fundação se deu durante a 50ª Olímpiada (581-580 

Figura 8. Parte do templo, 
erroneamente atribuído 
a Hera, tendo ao fundo a 
atual Agrigento.



23

a.C.) e a ocupação se ampliou rapidamente, sendo a área da cida-
de bastante considerável, assim como se vê atualmente na expan-
são de áreas urbanas contíguas formando uma só cidade.

Sua história segue o mesmo destino de outras cidades da 
antiguidade.

Objeto de guerras e dominações, nesse caso, o enredo se 
liga à proximidade de Siracusa e à guerra contra Atenas. No perí-
odo romano, sofreu invasão de cartagineses e esteve entre as ci-
dades envolvidas com as guerras púnicas, entre Roma e Cartago1.

Dos fragmentos de texto deixados por Empédocles, um 
trecho que trata da audição chama a atenção: ‘[...] A audição... 
ressoa dentro do homem. Haveria como um guizo batendo, um 
osso carnoso, que o ar faz ressoar [...]’ 2. Essa especulação, obser-
vada com o ‘olhar atual’ se destaca pela descrição aproximada 
da estrutura do ouvido e seus componentes: estribo, bigorna, etc. 
Isso alcançado apenas de forma especulativa, sem qualquer estu-
do científico.

Em outro trecho, afirma que a criação inicial era terato-
gênica, onde nascem, por exemplo, cabeças humanas em corpos 
taurinos e vice-versa. Hoje, que os achados dos ossos do jurássico 
permitem reconstruir os sáurios que habitaram a Terra, demons-
tra que seu pensamento não é de todo sem fundamento.

Empédocles une, de forma imprecisa, os quatro elementos, 
para demonstrar, na natureza, a existência de um princípio de coe-
são: o amor, mesmo o sexual, descrito como Afrodite, pois sem ele 
os elementos se afastam, sem coesão.

Nietzsche faz uma descrição folclórica de Empédocles - que 

Empédocles

1 MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL DE AGRIGENTO PIETRO GRIFFO: Painel em exposi-
ção e UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO, Faculdade de Arqueologia: Sítio eletrônico Labeca/
MAE/Nausitoo.
2 SOUSA, Empédocles de Agrigento, apud: TEOFRASTO, Da Sensação (9) I. p. 217. (Pré 
Socráticos, Os Pensadores).



24

deixou Agrigento exilado por discordar de um regime não demo-
crático – descrevendo-o usando vestes excêntricas, dizendo-se um 
deus, um imortal e deplorando o mundo em que vivia, sentindo-
-se culpado por algum crime contra os deuses para merecer tal 
castigo. E finaliza sua descrição colocando o grego em um limiar: 
médico ou mago, poeta ou retórico, deus ou homem, sábio ou ar-
tista, homem de Estado ou sacerdote, flutuando entre Pitágoras e 
Demócrito3.

O pensador alemão o classifica como agonal*, e finaliza 
sua análise sobre o brilhantismo de Empédocles na descoberta 
das concepções fundamentais do atomismo3 , assim como Hegel, 
que o define como sendo ‘mais poético, que filosófico’4.

* Festas na Roma antiga dedicado ao deus Jano, com duas 
faces, ‘bifronte’.

3 SOUSA, Empédocles... apud: NIETZSCHE, F., O Nascimento da Filosofia na Época da 
Tragédia, p. 247.
4 SOUSA, Empédocles... apud: HEGEL, George W. F., Preleções Sobre a História da Filoso-
fia, p. 243.

Museu Pietro Griffo

Figura 9. Um dino: triske-
le ou triscele do fim do 
século VII a.C. Pintada no 
fundo de uma crátera. O 
dino inicialmente era uma 
representação astronômi-
ca, simbolizando a rotação 
do Sol. Mais tarde, passou 
a representar a forma da 
Sicília com seus três cabos. 
Hoje, compõe a bandeira 
daquela ilha.



25

Figura 10. Estatueta
ao estilo de Rodes.

Figura 11. Ânforas, formando um conjunto, de-
monstrando que a produção artesanal assume 
uma expressão artística mais elaborada.

Figura 12. Matri-
zes e estatuetas. 
A produção dessas 
peças assume um 
caráter ‘industrial’, 
algo que lembra 
a forma moderna 
de produção em 
série.



26

Figura 13 (ao lado). Busto 
imperial em mármore listra-
do cinza. Provavelmente do 
imperador Adriano. Primeira 
metade do século II d.C.
Local desconhecido da desco-
berta.

Figura 14 (abaixo). Frascos 
para bálsamo com formato 
de cabeças femininas. Mais 
uma demonstração de so-
fisticação artística.



27

Vale dos Templos

O sítio arqueológico Vale dos Templos abrange uma área 
de aproximadamente 1,4 km2, sendo o templo de Hércules o mais 
antigo, por volta de século VI a.C.

Figura 15. Diagrama do vale dos templos. O percurso total é de aproximada-
mente 2,3 km.

Figura 16. Templo erroneamente atribuí-
do à deusa Hera, devido ao erro de tradu-
ção do latim. Estilo dórico, 440-430 a.C. A 
região de Agrigento é rica em calcareni-
to, o que dá o aspecto terroso dos monu-
mentos. A lateral com colunas, à direita, 
foi restaurada no século XVIII.



28

Figura 17. Via Arcosole. Nela, encon-
tram-se residências do período hele-
nístico e a necrópole paleocristã. Figura 18. Tumbas paleocristãs.

Figura 19. Método de 
transporte de colunas 
pela máquina de Kersi-
frone (tradução nossa do 
nome).



29

Figura 20. Transporte 
pela máquina de Me-
tagenes, filho se Ker-
sifrone.

O sítio apresenta, especialmente para fins educativos, um 
rico conjunto de gravuras e máquinas usadas na antiguidade.

Figura 21. Gravura 
de uma construção.

Figura 22. Grua para elevação de 
carga e detalhe da construção de 
muralha.



30

Figura 23. Policromia. Frisos e corni-
jas eram os mais decorados, interca-
lados de azul e vermelho. 

Figura 24. Réplica de grua usada na 
antiguidade.

* Divindades em Grego1.
1 PERFEITO, Abílio Alves, Gramática de Grego, 4 ed. Porto, 1974, pg. 40.

Figura 25. Templo, atribuído de forma equi-
vocada à Concórdia, pois na inscrição la-
tina era dedicado ‘à harmonia do povo de 
Agrigento’. No século VI desta era, o bispo 
Gregório consagrou o templo aos apóstolos 
Pedro e Paulo, após ter expulsado do tem-
plo os daemons* Eber e Raps. A persistência 
da dedicação dupla tem sido tomada como 
evidência de que o templo era consagrado 
originalmente a Castor e Pólux.



31

Figura 26. Templo de Hércules. Final do século VI a.C., estilo dórico. As colunas 
foram reerguidas em 1921, pelo capitão inglês Alexander Handcastle.

O Mito de Hércules e a Superação dos Medos Primordiais

No início do livro 2001, Uma Odisseia no Espaço, Arthur 
Clarke faz uma vívida descrição da rotina dos hominídeos na Áfri-
ca explorando os medos e inquietações noturnas daqueles seres.

Quantos milênios se passaram com aqueles agrupamen-
tos, sem que houvesse um vislumbre de superação do estado de 
presa, à mercê da escuridão, das feras, e o quanto aquela realida-
de incutiu naquelas proto-mentalidades o medo diante da iminên-
cia de se tornar presa.

Houve um momento, bem representado no filme, em que 
um osso mais longo se transforma em arma; aquele gesto alegóri-
co de matar e começar a consumir proteínas levou os hominídeos 
a um caminho sem volta.

A partir daí, aquele ser, talvez não ainda um sapiens, mas 
um habilis ou erectus, sentisse segurança e força, com a elabora-
ção de flechas e domínio do fogo; ele conseguira afastar a escuri-
dão da noite, criando uma ilha de luz, calor e segurança.



32

Figura 28 (à direita). Templo de 
Zeus Olímpico. Século V a.C. Pos-
suía mais de 6.000m2 de área e 
era composto por cinco edifícios. 
Famosas foram as monumentais 
estátuas de Atlantes (em grego), 
ou telamons (em latim, conforme 
descrição de Vitruvius, De Archic-
tectura, VI, 7). O material desse 
templo, assim como de outros, foi 
utilizado para outras construções, 
dentre elas o porto Empédocles.

Figura 27 (à esquerda). Tumba, também 
atribuída de forma questionável a Terone, 
tirano de Akragás. Acredita-se que a tum-
ba tinha uso singular: como a cidade era 
famosa por sua cavalaria, provavelmente 
esse espaço era consagrado como monu-
mento funerário para cavalos, conforme 
relatos de Plínio e Diodoro Sículo (painel 
em exposição no local).

A psicologia nos mostra a extensão e profundidade da psi-
que, como neste trecho (embora não fale sobre o medo):

‘Uma adição posterior à história da sirene foi a de que se alguém 
resistisse ao seu canto ela era forçada a atirar-se ao mar, transfor-
mando-se numa rocha [...]. De um modo semelhante, as ânsias au-
to-destrutivas a que se resiste mantém-se algures na paisagem da 
psique, mas imponentes e silenciosas.’1

Essa superação e vitória sobre os elementos, talvez tenham 
criado o arquétipo de Hércules, que psiquicamente é o espelho do 
próprio homem não mais à mercê da natureza.

1 ARAS: THE ARCHIVE FOR RESEARCH IN ARCHETYPICAL SYMBOLISM, O Livro dos Sím-
bolos, Sirene, sem indicação da tradução para o português, Alemanha, Taschen, 2012, 
impresso na China, p. 690.



33

Figura 30 (à esquerda). Re-
constituição de um atlante 
do templo de Zeus olímpico. 
A peça tem 8 m de altura e 
é composta por um conjunto 
de doze blocos. Havia trinta 
e oito desses ‘gigantes’, as-
sentados sobre meias pilas-
tras dóricas; treze estavam 
dispostos em cada lateral, 
seis na frente e seis no fundo. 
Essa reconstituição de 1812, 
no interior do Museu Pietro 
Griffo, deve-se ao arqueólo-
go Raffaelo Politi.

Figura 29 (acima). Maquete do 
templo de Zeus Olímpico – Mu-
seu Pietro Griffo – exibindo as 
estátuas dos atlantes, o nome 
vem de Atlas, titã que lutou 
contra os deuses e recebeu de 
Zeus, como punição, sustentar 
a esfera do universo. A repre-
sentação também remete à 
subjugação dos ‘bárbaros’ car-
tagineses. O templo possuía 
112m x 56m (painel em expo-
sição no sítio arqueológico).



34

Figura 31. Área resi-
dencial localizada atrás 
do templo de Zeus...

Figura 32. ...onde cada 
moradia possuía uma 
pequena cisterna para 
abastecimento de água.

Figura 33.
Templo dedicado
às deusas ctônicas:
Demeter e sua filha. 



35

Figura 34.
Templo dos Dioscuri: 
Castor e Pólux.

Figura 35 (ao lado). Hipógeo, ‘sob a 
terra’, corredor descoberto em 2005, 
com função de culto às divindades 
ctônicas. Possuía 50 m. (Edição da 
foto de um painel).

O Culto às Deusas Ctônicas

A importância dessas deusas é atestada por fontes escritas 
e diversas áreas sagradas, dentro e fora dos muros e usadas desde 
a origem da cidade, até o período helenístico.

Ligado ao templo das deusas ctônicas, havia o hipógeo, 
corredor que conduzia ao templo de Castor e Pólux (construção 
em L) e o terraço de donari (século VI-III a.C.) com 4.000m2.

Esses templos são margeados – e grande parte do vale dos 
templos – por um bosque considerado sagrado, o jardim Kolym-
bhetra. O culto tinha o objetivo de trazer de volta o ciclo de vida 
na agricultura, no início da primavera. Esses festivais, chamados 
thesmophoria, eram prevalentes na Sicília e tinham duração de 
três dias.

No primeiro dia, havia uma procissão de mulheres; no se-
gundo dia, jejum e pequenas leitoas eram jogadas em poços circu-
lares com o objetivo de fertilizar a terra; no terceiro dia, chamado 



36

Figura 36. Planta com a disposição dos templos das deusas.

Figura 37. Busto de Deméter. II século 
d.C., baseado em original de Praxíteles 
do século IV a.C. (Museu Palazzo Al-
temps. Roma).

As Entidades Ctônicas

kalligheneia – geração das coisas belas – as leitoas eram recober-
tas. Nesse dia, o jejum era quebrado com uma refeição comunal 
servida no terraço donari. (Painel em exposição no local).

As duas deusas estão 
vinculadas à terra: a primeira 
relacionada à fertilidade do solo 
– em Roma seu nome era Ceres, 
que remete ao cereal – a segun-
da, por ter sido sequestrada pelo 
deus Hades, governador do mun-
do dos mortos.

O mito, em sua riqueza 
simbólica, explica:



37

‘[...] Perséfone era filha de De-
méter com Zeus, sendo repre-
sentada sempre com aparência 
juvenil. Certo dia, enquanto co-
lhia flores, foi raptada pelo deus 
Hades, que por ela se apaixo-
nou, levando-a para o seu reino. 
O choro da filha foi ouvido por 
Deméter, que a procurou, mas 
em vão. O deus Hélios, o sol, que 
tudo vê, revelou a Deméter o 
que ocorrera.
Deméter, aflita, abandonou os 
campos surgindo a seca, a es-
terilidade do solo e mortandade 
dos animais.
Zeus então ordenou que Hades 
devolvesse Perséfone, mas ele 
havia dado a ela semente de 
romã para comer, e todo aquele 
que come algo em seus domí-
nios, nele fica detido. Zeus então 
decidiu que Perséfone ficaria 
seis meses com a mãe, sendo 

Figura 38. Busto de Hades. Cópia da 
época de Roma imperial, baseado 
em original grego século V a.C. (Mu-
seu Palácio Altemps. Roma).

chamada nesse período de Kore, e seis meses com Hades.
Perséfone simboliza a primavera, assim os seis meses com Hades repre-
senta o outono e o inverno.
Em uma variação do mito, Deméter tinha outra filha pequena, Despina, 
que fica abandonada devido à procura por Perséfone. Para vingar-se do 
abandono que sofreu, Despina cobre os campos de neve, quando sua 
irmã desce para o reino de Hades [...]’ (GRIMAL, 1991, p. 122-124).

A palavra grega Cqoniox ctónios, além do sinônimo de 
terreno; nascido da terra; filho da terra e indígena, também tem o 
sentido de infernal, que penetra e guia até o inferno.

Psicologicamente, o símbolo ctônico também se aplica aos 
seres fabulosos: dragões e serpentes, lembrando que os oráculos, 
antes de consagrados a Apolo, eram vinculados a esses seres, liga-
das à ideia de germinação e morte.

Simbolizam o perigo de situações extremas e decisivas, na 



38

forma de dificuldades, castigos e terrores; é o aspecto inconscien-
te que faz temer, por seu caráter oculto, imprevisto, súbito, vio-
lento, quase irresistível, embora não identifique a totalidade do 
inconsciente. É o aspecto noturno da mãe, da esposa, do antro*.1

1 CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain, Dicionário dos Símbolos, ed. 23ª, tradução de 
Vera Costa e Silva e cols., José Olympio Editora, 2009, p. 317.

* O Dicionário dos Símbolos apresenta muitas referências; pergunto-me quem seria o 
autor dessa última frase; se também não caberia, a uma mulher, afirmar que seria o 
aspecto noturno do pai ou do esposo?



39

Crotona

O Mito

A Cidade

Figura 39. O tripé, símbolo de Croto-
na, legado de Delfos, em moeda de 
530 a.C.

‘Quando Hércules retornou com os 
bois de Gérion, seu décimo trabalho, 
Croton lhe deu boas vindas e o herói 
se tornou seu hóspede. Ocorre que 
Lacinio, um vizinho de Croton, tentou 
roubar os bois. Hércules o matou, mas, 
durante a luta, acidentalmente matou 
Croton também. Como expiação, Hér-
cules construiu uma tumba e profeti-
zou que uma famosa cidade surgiria e 
teria o nome de Crotona [...]’.1

Diodoro Sículo (século I a.C. a século I d.C.), no VI livro da 
sua Biblioteca Histórica, narra que Miskelos, um nativo da tribo dos 
aqueus*, consultou o oráculo de Delfos se teria uma estirpe como 
descendência. A pitonisa revelou que sim, mas que deveria fundar 
Crotona em uma bela planície. Ele não entendeu, e a pítia descre-
ve em pormenor a geografia da região. Ocorre que o aqueu estava 
encantando com a região de Sibari, onde também havia uma bela 
planície, e queria ali fundar a cidade, mas a pítia então o adverte de 
que ele ‘choraria amargas lágrimas’ caso descumprisse o oráculo. 
Para a fundação, Miskelos foi ajudado por Arkia, fundador de Sira-
cusa.

1 GRIMAL, 1991, p. 110.

* Os aqueus foram uma das quatro tribos que formaram o povo grego; as outras foram 
eólios, iônicos e dórios; e foi o primeiro grupo indo europeu a chegar na Grécia, por volta 
de 2.000 a.C.



40

A razão da fundação da cidade foi a procura de terras culti-
váveis, sendo o primeiro movimento de colonização no século VIII 
a.C. O texto destaca que, em grego, colônia, apoikia, não sublinha o 
destaque da cidade-mãe, madrepatria (em italiano) e metrópolis, em 
grego. O esplendor arquitetônico da cidade ocorre no século V a.C., 
com a construção do santuário de Hera Lacínia, e seu declínio ocorreu 
com a invasão de Aníbal, de Cartago, no III século a.C. levando ao seu 
colapso.

Algumas personalidades de Crotona que merecem destaque:

Pitágoras

Expulso de Samos pelo tirano Polícrates, cerca de 530 a.C., 
Pitágoras se transferiu para a Magna Grécia, com o pai que era 
comerciante.

Considerado encarnação de Apolo e possuidor de dons so-
brenaturais, como poder estar em vários lugares ao mesmo tem-
po (ubiquidade) e a recordação de vidas passadas (ver livro I).

Pregava uma vida de moderação dos costumes e uma clas-
se política baseada na aristocracia de uma cultura superior, e não 
o governo baseado no nascimento ou nos expoentes do atletismo, 
como ocorria em Crotona (ver p.45 abaixo).

Sua doutrina dava grande importância à matemática, de-
senvolvida por ele e seus discípulos. À sua escola se deve o de-
senvolvimento do teorema dos triângulos retângulos, a geometria 
racional e as grandezas incomensuráveis.

Participava da vida política por intermédio de seus discí-
pulos, que desenvolveram a aristocracia do saber pregada pelo 
mestre.

Colocando-se inicialmente contra a vizinha Sibari, devido 
ao que considerava costumes dissolutos, contribuiu com Crotona 
para sua derrota, entretanto foi contra a destruição total de Sibari 
e a distribuição de suas terras entre seus concidadãos. Isso gerou 
uma revolta popular contra ele, que abandonou a cidade, refu-
giando-se em Metaponto, onde veio a falecer.

Seus discípulos continuaram a administrar com sucesso a 
cidade.



41

A doutrina pitagórica não influenciou só a colônia aqueia, 
mas toda a região sob influência de Crotona, chegando até a Lu-
cânia (atual Basilicata).

Com o tempo, os discípulos se desviaram dos ensinamen-
tos do pensador, provocando discórdias e lutas, até armadas, pelo 
controle de Crotona.

Democedes

Heródoto, no livro III, capítulo 125 e seguintes da sua His-
tória, narra sobre Democedes. Médico, deixou Crotona devido ao 
constante mau humor do pai e se estabeleceu primeiramente na 
ilha de Egina, depois Atenas e Samos: em todas, com reputação 
de excelente médico.

Em Samos, fez parte do séquito de Polícrates até o gover-
nador persa Orestes. Este matou Polícrates, tornando Democedes 
escravo, que acabou chegando à capital da Pérsia, Susa, onde rei-
nava o rei Dario.

Devido a uma torsão na perna em uma caçada, Dario co-
meçou a sentir dores cada vez mais intensas sem que nenhum 
médico da corte o curasse. Democedes foi chamado e curou o rei.

Mais tarde, curou um tumor no seio de Atossa, filha de Da-
rio. Como gesto de gratidão, sugeriu que a filha convencesse Dario 
a enviá-lo para levantar informações sobre a Grécia para atacá-la.

Democedes partiu com quinze persas e, chegando em Ta-
rento, foi libertado por Aristofílido. Ainda foi perseguido por esses 
persas até Crotona, mas seus conterrâneos não permitiram sua 
volta à condição de escravo.

Hipasos

Do século V a.C. comenta-se que seria do Metaponto, Si-
bari ou Crotona. De mentalidade controvertida e personalidade 
complexa, é pertencente ao segundo pitagorismo, como expoente 



42

de um filão interessado na apreensão segura da realidade como 
objeto ou mathema, seu grupo era conhecido como matemáticos, 
que se contrapunha ao grupo que mantinha rígido respeito pelas 
normas mágico-religiosas, os akousmata.

Hipasos é acusado de infringir a regra de silêncio interno 
da escola pitagórica, divulgando segredos matemáticos, como a 
grandeza irracional ou a construção do dodecaedro, mas sem con-
cordarem com a punição, acusam-no de grave impiedade, o que 
significa expulsão ou morte por naufrágio.

Aristóteles o associa a Heráclito de Éfeso como sendo o 
fogo, o princípio do universo.

A fé na observação empírica em cada âmbito de pesquisa 
que caracterizava os ‘matemáticos’ está na origem do seu interes-
se pela música. A ele se atribui a pesquisa com discos de bronze 
com dimensões variáveis e vasos com diferentes quantidades de 
líquidos, o que o leva a descobrir a relação numérica da chamada 
consonância de fundo.

A ideia de redesenhar o número como ‘paradigma’ ou ‘ins-
trumento’ divino na criação do mundo é também atribuída a ele, 
embora haja controvérsias.

De sua imagem como personalidade irrequieta, vem a ra-
zão daqueles que sustentaram a agitação popular antipitagórica.

Alcmeone

Médico e filósofo, era contemporâneo bem jovem de Pitá-
goras. Do fim do século VI e início do século V a.C., recebeu parcial 
influência pitagórica, com interesse na fisiologia. Aristóteles e Te-
ofrasto afirmam que ele escreveu um tratado de ciência natural, 
que se perdeu, e teve contato com pitagóricos da primeira gera-
ção como Brontino, Leone e Batillo.

Interessado no mecanismo da consciência perceptiva e in-
telectual, pesquisou como fisiologista, o problema da forma como 
a percepção se torna consciência, colocando-a no cérebro – cen-



43

tro coordenador do processo – antes que no coração.
A base de sua pesquisa era a observação empírica, assim 

dissecava cadáveres e descobriu o nervo ótico.
Diferentemente dos pitagóricos, argumentava que a cons-

ciência se sustentava entre os contrários.
Inspirando-se na noção pitagórica da harmonia, estabe-

lecia uma estreita relação entre a saúde do corpo e a sabedoria 
da alma, estimulando pesquisa sobre o modo de manter-se o 
equilíbrio de uma e de outra. Famosa foi sua definição de saúde 
entendida como uma mistura proporcionada (symmetros krásis) 
de qualidades opostas: ‘[...] o que mantém a saúde é o equilíbrio 
(isonomia) da potência: úmido-seco, frio-quente, amargo-doce e 
assim por diante; ao invés do predomínio (monarchia) de um de-
les, o que gera a doença, pois mortal é o predomínio de um sobre o 
outro [...]’.

Alcmeone se insere com pleno título na tradição de Crotona, 
e com a conexão entre atletismo e medicina consolidou uma ciência 
de alto nível, com relações estreitas com o santuário grego de Asclé-
pio, deus da medicina.2

Filolau

Esse filósofo não consta como figura destacável, não há 
seu nome no museu.

Nasceu em meados do século V a.C. e pouco se sabe so-
bre ele. Foi mestre de Demócrito e Arquitas. Diz-se que obrigado 
pela pobreza, escreveu um livro sobre a doutrina pitagórica, fato 
importante, pois os fragmentos desse livro são o mais antigo es-
crito do pitagorismo. A obra exerceu profunda influência no pen-
samento de Platão3.

2 MUSEU ARQUEOLÓGICO NACIONAL DE CROTONA, Painéis em exposição no local.
3 SOUSA, 1978, p. 249.



44

Museu Arqueológico Nacional (Urbano)

Crotona possui dois museus, um no centro e outro locali-
zado junto ao sítio arqueológico, a 20 km, em cabo Colonna. Em 
minhas pesquisas não soube desse museu, mas fui orientado a 
visitar devido ao diadema de Hera.

Figura 41 (ao lado). Lançamento de 
disco. Técnica em figura vermelha.

Figura 40 (acima). Figuras ne-
gras. Prova atlética (‘estádio’ 
na antiguidade, pois percorria o 
estádio em todo seu comprimen-
to: 180 m). Crotona sempre teve 
destacada participação nos jogos 
olímpicos, sendo Daippos, pugilis-
ta, seu primeiro atleta vencedor 
em 672 a.C.



45

Figura 42. Luta.

Os escritores antigos des-
tacavam a seriedade do treina-
mento para os atletas e algumas 
atuações como verdadeiramente 
excepcionais, como a vitória de 
Milon em sete olímpiadas conse-
cutivas (além de seis vitórias nos 
jogos píticos, em Delfos, em honra 
de Apolo; dez nos jogos ístmicos, 
em Corinto, em honra de Posei-
don; e nove nos jogos nemeus, 
em Neméia, Argólida, em honra 
de Zeus; o que significa que Milon 
foi um atleta que venceu em um 
mesmo ciclo todos os jogos pan-
-helênicos, feito denominado pe-
riodonikes). Outro atleta, Astylos, 

em três olímpiadas consecutivas, venceu duas provas: estádio e 
diaulos (estádio duplo: 360 m) e três vitórias na terceira. O ge-
ógrafo Estrabão relata a chegada de sete atletas de Crotona em 
primeiro lugar no estádio em uma final olímpica.

Em Delfos, também famosa foram as vitórias de Phayllos, 
crotonense que triunfou duas vezes no pentatlo: lançamento de 
disco, salto, lançamento do dardo, corrida e luta.

O prestígio e status social desses atletas é atestado pelo 
exemplo de Milon, chefe militar e herói vitorioso na guerra de 
Crotona contra Sibari (510 a.C.) e de Phayllos, que, às suas expen-
sas, armou o único navio grego da Magna Grécia que participou 
da batalha de Salamina contra os persas em 480 a.C. (painéis no 
museu).



46

Figura 43 (ao lado). Reprodução de um for-
no para queima da cerâmica.

Figura 44 (abaixo). Vaso de unguento em 
bronze, representando uma sirene (ver p. 
16), primeira metade do século V a.C

A Antiguidade Ainda Viva II
O Intervalo Entre os Jogos Olímpicos

As olímpiadas começaram em 776 a.C. em honra a Zeus; 
sua importância era tão grande que era usada como calendário. A 
criação dos jogos é narrada pelo mito da seguinte forma:

‘[...] Quando Rhea estava para dar à luz Zeus, procurou um lugar 
para se esconder, para evitar, mais uma vez, que Cronos devorasse 
o rebento. Encontrou refúgio na caverna Psycros, no monte Ida, em 
Creta. No momento do parto, para aliviar a dor, ela cravou os dedos 
na terra, dando origem aos dáctilos (dedos), entidades cujos núme-
ros variam, mas que na tradição eleática havia cinco homens: Héra-
cles (não o herói filho de Zeus), Epimedes, Idas (ou Acesidas), Peônios 
e Iasos. Para entreter o jovem Zeus, criaram jogos cujo vencedor foi 
Héracles [...]’.1

Em uma das interpretações, o intervalo de quatro anos 
considera um ano para cada dáctilo, somado ao ano de realiza-
ção. Os dáctilos também eram chamados curetes.

1 GRIMAL, 1991, p. 117.



47

Figura 45 (acima). Representações, em bronze, de vaso de unguento da Sirene 
(à esquerda), da metade do século VI a.C. A Sirene fazia parte de um amplo 
fenômeno iconográfico na antiguidade, embora menos que as outras figuras. 
De matriz oriental, híbrido de humano e pássaro, simbolizava o aspecto ambi-
valente do divino que dispensava a vida e a morte. Fora do contexto funerário, 
tinha significado apotropáico (do grego apotropein, ‘deitar fora’ 2 ), de afastar 
o mal; Górgona alada (ao centro), cerca 540 a.C. e vaso de unguento da Esfin-
ge sentada (à direita), cerca de 540 a.C.

2 FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda, Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa, 5 ed. 
Curitiba, Positivo, 2010, p. 179

Figura 46. Coluna dó-
rica do santuário de 
Hera. Século V a.C. ‘Ter-
remotos, sobretudo o 
de 1638, deram o golpe 
de misericórdia no que 
restava das colunas e 
parte do grande tem-
plo, até ficar uma só, 
aquela que hoje resta 
a contemplar e desafiar 
o intenso azul do mar 
jônico’.



48

O complexo do templo de Hera Lacínia teve início na era 
arcaica (base do edifício B), e no final do período republicano de 
Roma já contava com onze estruturas arquitetônicas.

Estrabão descreve a riqueza do santuário, que em sua épo-
ca (século I d.C.) se conhecia apenas por relatos. Ele cita a descri-
ção de Tito Lívio (59a.C.-17d.C.), que descreve bosques frondosos, 
com animais de todos os tipos dedicados à deusa, e que não so-
friam qualquer ataque de animais ou de homens.

Sobre as origens remotas do santuário, uma das interpre-
tações do mito narrado na p. 22 sinaliza a chegada dos colonos 
gregos (Hércules) e do conflito com os indígenas (Lacínio), assen-
tados ao longo do litoral recortado ao sul do cabo Colonna, pro-
montório Lacínio na antiguidade.

Estrabão e o poeta Licophron (século III a.C.) descrevem um 
jardim florido de Lacínio como dedicação da deusa Thetis - mãe 
de Aquiles - para Hera, e do luto causado pela morte de Aquiles 
(lembrando que a guerra de Tróia ocorreu por volta de 1.200 a.C.).

O sinal de luto demonstra uma ligação entre a comunida-
de indígena socialmente estruturada (aquela de Lacínio) e outra 
vinda do mar, com quem mantinham vínculos comerciais. O sinal 
dessa presença é que se recolheu no edifício B, descoberto entre 1987 
e 1989.

Seu caráter sagrado foi revelado pela quantidade de ex-
-votos encontradas. A estrutura foi construída no século V a.C. em 
três estágios e uma base anterior foi respeitada, provavelmente 
local anterior de culto. Uma estrutura de pedra quadrada, no cen-
tro, parece ter sido uma opulenta base para o culto à estátua.

Provavelmente, o diadema de Hera coroava sua estátua 
no santuário, denominada Stephanos.

Fato considerado de extrema importância é a moeda que 
circulou por volta do século IV a.C. e que ostentava a cabeça co-
roada de Hera. Outros célebres santuários dedicados a Hera esta-
vam em Argos e Samos (ver livro I).

(fonte: painéis do museu).



49

Figura 47 e 48. O Diadema de Hera.



50

Figura 49. Moeda com efí-
gie de Hera coroada. Sécu-
lo V a III a.C.

Sítio Arqueológico

A ocupação desse local na antiguidade é dividida em estágios:
• Séculos VII a V a.C.: templo dedicado a Hera, edifícios A e B;
• Século IV a.C.: edifícios para hospedagem de peregrinos e refeições comunais;
• Século II a.C.: núcleos, ainda pequenos, de habitações;
• Século I a.C.: banhos, muros, pórticos e difusão dos núcleos de habitações.

Figura 50. Habitação do período 
romano. Século I a.C.

Figura 51. Vestígios do edifício A do 
templo de Hera (século VII a.C.) e mais 
ao fundo, muralha do século I a.C.



51

Figura 52.
Muralha do Século I a.C.

Figura 54 (ao lado). Registro arque-
ológico de peça realizado no leito 
marítimo.

Figura 55 (acima). Ânforas resgata-
das de naufrágios.

Museu do Sítio Arqueológico

Esse museu é rico em achados marítimos, sendo esses as 
principais fontes dos itens expostos.

Figura 53. Remanescente do edifício de 
hospedagem de peregrinos do século IV 
a.C., tendo ao fundo a Crotona atual.



52

Figura 56. Gravura exibindo a extra-
ção, lapidação, transporte e embar-
que do mármore.

Figura 57. Diagrama da disposi-
ção das peças de mármore em 
navios.

O Vinho

No mundo grego, o vinho é mais do que um produto ou 
mercadoria, é indispensável para a vida religiosa, acompanhando 
cada cerimônia e é associado à vida da alta aristocracia nos ban-
quetes (symposium).

Permite entrar em contato com a divindade, a qual existe 
um deus específico: Dioniso. A bebida, produto de artífices e fruto 
da habilidade humana, seguia normas precisas de manuseio que 
distinguia os gregos dos bárbaros.

Sua importância era tal, que nos banquetes era escolhido 
entre os participantes um simposiarca, que cuidaria da diluição do 
vinho e do momento a ser ingerido.1

1 PESSANHA, 1979, nota 21 na p. 11.



53

Figura 58. Detalhe de 
crátera grega exibin-
do Dioniso, em figu-
ra negra, segurando 
uma taça de vinho 
entre ramos de videi-
ra. Fim do século VI 
a.C. (Museu Arqueo-
lógico Nacional Paulo 
Orsi, Siracusa).

Figura 59. Gra-
vura exibindo a 
carga de ânforas 
distribuídas em 
embarcação. O 
nome grego am-
phoreus alude às 
duas alças. Aque-
las destinadas 
para transporte 
de vinho eram 
impregnadas in-
teriormente com 
resina vegetal 
e fechadas com 
cortiça e vedadas 
com cera, terraco-
ta, resina ou cinza 
vulcânica (pozilâ-
nica). (Painel em 
exposição).

Em episódio da vida de Empédocles, Timaios narra que ele 
participava de um banquete, e o serviço de vinho sofre atraso. Ele 
reclama, e o anfitrião alega que quer dar o lugar de simposiarca 



54

a uma figura do conselho, que ainda não chegara, demonstrando 
evidente interesse político. Quando o membro do conselho chega, 
é ordenado que bebam o vinho ou este seria derramado na ca-
beça dos convidados. Empédocles não se manifesta, mas no dia 
seguinte providencia a citação judicial, obtendo, para ambos, a 
condenação à morte.2

Em um naufrágio ocorrido no final do século VI a.C., nas proxi-
midades de Crotona, é documentado que a carga era prevalentemente 
de vinho vindo de Corinto. Com o tempo, a produção de vinho se torna 
importante economicamente fazendo grandes fortunas. Destroços e 
achados isolados ao longo da costa de Crotona permitem atestar uma 
variedade de vinhos testemunhada pela multiplicidade de recipientes.

2 LAÊRTIOS, 2008, p. 243. 

Figura 60 (ao lado). Carregadores 
de ânfora, técnica em figura negra, 
metade do século VI a.C. (Virginia, 
EUA, Museum of Fine Arts).

Figura 61. Peque-
nos Eros distri-
buindo vinho, sé-
culo I d.C. (Afresco 
na casa de Vettii, 
Pompeia, Itália).



55

3 MUSEU DO SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE CROTONA, painéis em exposição.

Figura 62. Distribuição festiva de vinho, técnica em figura vermelha, século V 
a.C. (Museu do Vaticano, Roma). Obs.: todas as imagens obtidas em painéis 
em exposição no museu.

A conquista romana da Magna Grécia é acompanhada 
pela introdução do vinho na alimentação dos dominadores, além 
do monopólio da técnica do cultivo da uva, que se difunde larga-
mente, o que gera enormes lucros e domínio do vinho romano no 
ocidente e oriente do Mediterrâneo, descoberta devido às ânforas 
encontradas em naufrágio. Essa fase expansiva terminou no sécu-
lo II d.C.

No século IV d.C. a região de Bruzio, Calábria, volta a ex-
portar vinho por via marítima.3



56

Tarento

Os mais antigos achados no golfo de Tarento (mar piccolo) 
remonta ao 5º milênio a.C., revelado por objetos cerâmicos. As 
aldeias eram habitadas baseadas nas relações de parentesco. A 
economia era baseada no cultivo de cereais e criação de gado, 
ovelhas e porcos.

No 4º milênio a.C. (Neolítico), a população cresce e ocorre 
a emergência de extratos sociais. Os objetos cerâmicos são mais 
elaborados, conforme demonstram as cerâmicas elegantes de 
‘Serra D’Alto’, onde surgem motivos geométricos: linhas, mean-
dros e espirais.

Do 4º ao 2º milênio (idade do Cobre), ocorre a introdução 
da metalurgia, circulação de bens, aumento da mobilidade e hie-
rarquia social.

Entre 2.000 e 900 a.C. (Idade do Bronze), surgem assenta-
mentos fortificados na costa, armazéns, trocas comerciais maríti-
mas e arte especializada.

Entre 900 a 700 a.C. (idade do Ferro), houve a fundação de 
várias aldeias indígenas pelos Iapigios. Heródoto conta que uma 
frota de Creta tentou o cerco contra a cidade de Cânico, por cinco 
anos, sem sucesso. Ao fim, sem víveres, retiraram-se; ao navegar 
de volta, enfrentaram uma tempestade que destruiu todos os seus 
barcos. Vieram dar à costa da Iapígia e sem ter como retornar, ali 
se estabeleceram passando a se chamar iapígios messápios.1

A importância de Tarento na antiguidade não é espelhada 
com suficiente evidência arqueológica atual. A continuidade de 
assentamentos na cidade antiga e mudanças devido ao desenvol-
vimento do distrito de Burgos, no fim do século XIX e início do 
século XX, com a consequente elevação do terreno e escavações 
sem controle, apagaram os traços urbanos e a planta monumental 
da polis antiga fundada pelos espartanos.

1 Heródoto, 2006, CLXX, p. 583.



57

Arquitas

O século IV a.C. foi principalmente o século de Arquitas. 
Filósofo pitagórico, matemático, amante da música e general 
(stratego) por seis vezes consecutivas, havendo uma pausa para 
novamente exercer papel de liderança. De acordo com estudos 
confiáveis, a atividade de Arquitas se estendeu entre 356 a 336 
a.C.*, período que também foi general da liga itálica, época na 
qual Tarento ajudou a ratificar seu papel hegemônico na região da 
Magna Grécia.

Arquitas exerceu excelente governo e uma democracia 
moderada, favorecendo expressamente o desenvolvimento de 
vários setores produtivos, com a abertura para uma democracia 
mais ampla. A cidade estimulava espetáculos públicos na nature-
za.2

Arquitas foi discípulo de Filolau e amigo de Platão. Atri-
buem-se a ele muitas obras perdidas, sobre mecânica e geome-
tria, sendo considerado o iniciador da mecânica científica. Restam 
fragmentos de suas obras Harmonia e das Diatribes ou Conversas, 
referentes a problemas de matemática e música.3

2 MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL DE TARENTO, painéis em exposição.
3 SOUSA, 1978, p. 253.

* Na coleção ‘Os Pensadores’, no volume referente aos pré-socráticos, há a informação de que Ar-
quitas viveu entre 400 a 365 a.C. Acima, há a informação de que o pensador exerceu atividade até 
336 a.C. Nota-se uma evidente incongruência de informações.



58

1 MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL DE TARENTO, painéis em exposição.

Museu Arqueológico Regional de Tarento

Terracota

Os objetos de argila cozida, também conhecidos como terraco-
ta: ladrilhos, telhas, antefixas e as figurativas como estátuas, etc. eram 
realizados por hábeis artesãos. Embora tenham restado poucos traços 
de seus locais de trabalho, é assumido que tinham oficinas estáveis para 
produção; quando havia pedidos importantes, a produção era realizada 
no local a ser decorado.

A tarefa começava com a criação de desenhos e modelos ou a 
manufatura de elementos com moldes e fôrmas para a produção em sé-
rie de centenas de peças.

Com o passar do tempo, em lugares distantes dos mestres, novos 
moldes foram criados sobre aqueles já existentes, obtendo-se, assim, ob-
jetos similares aos primeiros, mas de tamanho menor.

Uma vez terminada a modelagem, havia a aplicação de cores em 
fornos ou sem uso do fogo, como afresco na cerâmica.

Após essa fase, estavam prontas para serem fixadas. Caso necessá-
rio, eram colocadas indicações no fundo das peças sinalizando a sequência 
da montagem; mais rara era a impressão de uma estampa com o nome do 
artesão que havia desempenhado o trabalho.

No caso das telhas, antes de secas e queimadas, aquelas de estilo 
lacônio eram unidas às partes côncavas e convexas, ou triangulares, de 
estilo coríntio. As cores das peças não queimadas eram aplicadas após o 
acabamento, antes de se tornar menos permeável, por uma fina camada 
de tinta branca.

As antefixas pequenas (ver abaixo) sugerem que elas não eram 
usadas em edifícios, mas em edículas funerárias (naiskoi e heroa) e pe-
quenos santuários.

Dada a quantidade considerável de antefixas encontradas, só um 
número muito pequeno de moldes restou.

As intervenções dos artesãos nas peças são visíveis: com um es-
tilete, eles definem detalhes da face ou cabelo, tornando a imagem mais 
vibrante por meio da aplicação de cores.1



59

Figura 65. Figura feminina 
apoiada em pequena pilas-
tra, tendo um manto nos 
braços. Século IV-III a.C

Figura 63 (acima). Máscara teatral que trazia 
boa sorte. Século II-I a.C. 

Figura 64 (acima) recipiente em forma de 
coelho agachado.

Peças em terracota: 



60

Figura 66 (ao lado) acrobata.

Figura 67 (abaixo): homem reclinado sobre 
um cervo. Metade do século IV a.C.

Figuras 68 e 69. Discos votivos de terra-
cota utilizados em locais de culto e pe-
quenos santuários.



61

Antefixas

Repertório iconográfico decorativo tarentino dos séculos 
VI a.C. ao IV a.C., são peças de terracota, circular ou semicircular, 
colocadas no frontão dos telhados. A representação era, a princí-
pio, da Górgona, cuja função era de afastar o mal (apotropáico), e 
também de Sileno, fauno filho do deus Pã, mas a partir do século IV 
a.C. a produção se amplia juntamente com a variedade de motivos: 
Io (sacerdotisa de Hera, amada por Zeus), Hércules, homens com 
o chapéu alado de Mercúrio (petasos), Afrodite e Eros, o deus-rio 
Aquelaus, etc.

No século VI a. C., as peças eram pintadas de branco, verme-
lho e marrom, ainda a fresco, antes da queima, daí o nome ‘afresco’. 
Mais tarde, no século IV a.C., ganham cores mais ricas e brilhantes: 
amarelo, rosa, azul claro e verde claro.2

2 MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL DE TARENTO, painéis em exposição.

Figura 70 (ao lado). Antefixa com relevo 
da Górgona. Século VI a.C.

Figura 71 (ao lado). Sileno. Século V a.C



62

Figura 72. Deus Pã, representado quando jo-
vem.

Figura 73. Sacerdotisa Io. Século IV a.C.

Museu Espartano

Esse museu não é uma instituição do Estado, que apre-
senta itens de comprovada origem arqueológica. A exibição é de 
peças artísticas locais com alusão à mitologia e à ocupação espar-
tana original.

O local é no subterrâneo de um ‘palazzo’ do século XVII, e 
a visita teve um cunho de conhecimento arquitetônico e artístico, 
sendo que as informações apresentadas abaixo carecem de com-
provação científica.



63

Figura 74 (ao lado). Fosso para arma-
zenamento de água potável na antigui-
dade.

Figura 75 (ao lado). Segundo a guia, a parte 
inferior da parede remonta à época espartana 
na antiguidade, sendo a parte superior, a cons-
trução no século XVII.

Figura 76. Entre as pedras sub-
mersas à esquerda, há algumas 
trabalhadas, mas de difícil visuali-
zação. Segundo relatado, remon-
tam à antiguidade.



64

Sítio arqueológico de Saturo

Como explicado na p. 56, as circunstâncias não permiti-
ram que Tarento resgatasse ou mantivesse o sítio de sua antiga 
polis. Ao perguntar sobre a existência de um sítio arqueológico, 
fui orientado a ir a Saturo, localidade situada 12 km a sudeste de 
Tarento.

O local, um pequeno promontório entre duas praias, apre-
senta, em uma área de aproximadamente 20.000m2, os vestígios 
de duas residências romanas, uma torre espanhola do século XVI 
e uma casamata, provavelmente da 2ª guerra.

Há uma placa, em um trecho, com sinais de ser do Estado, 
que citam vestígios de um assentamento do século XVIII a.C. e um 
santuário da acrópole do século VII a.C., mas também se vê que 
no local existiu um parque temático moderno, mas abandonado. 
Não encontrei os vestígios indicados pela placa.

Figura 77. Residência romana dos sé-
culos I-VII d.C.



65

Figura 79. Casamata, à esquerda da foto.

As quatro cidades relacionadas acima finalizaram o circui-
to dos pré-socráticos da escola itálica, mas como ocorreu em 2018 
na Turquia, as fontes de informações e conhecimentos em todo 
entorno do Mediterrâneo são inesgotáveis. Abaixo, também apre-
sento os resultados das visitas às cidades de Siracusa e Roma.

Figura 78. Torre espanhola 
do século XVI.



66

Siracusa

A Cidade

Os primeiros assentamentos na região remontam entre o 
fim da idade do bronze (séculos XIV - IX a.C.) e início da idade do 
ferro (século IX a.C.), com a organização proto-urbana, onde se 
acharam sítios de habitações e tumbas. Dada à proximidade de 
grandes assentamentos pré-históricos como Pantálica, Tapsos e 
Cassibile, é provável que a área de Siracusa também tenha certa 
importância.

No século VIII a.C., a região foi afetada pelas políticas ex-
pansionistas da Grécia, com a procura de novas terras e suprimen-
tos, ocasionando um rápido e excessivo aumento populacional. 
Os gregos conquistaram novas áreas, estabelecendo novas co-
lônias. Assim, em 754-753 a.C., gregos de Corinto, liderados por 
Arkia, fundaram a colônia de Siracusa, que logo floresceu como 
uma grande, rica e poderosa cidade, que muitos historiadores 
chamaram de ‘metrópole’.

Entre os séculos VIII e VI a.C., a cidade, agora grega, ex-
pande-se e cria suas próprias colônias: Herolus, Acrae, Kasmenai 
e Camarina.

Em 485 a.C., após a população forçar a saída da aristocra-
cia do poder, quem o assume é Gelão I, da família Dainômenida 
da cidade de Gela, mantendo-se como tirano por um longo perío-
do. Nessa época, o conflito com Cartago deixa marcas na vida da 
cidade, os cartaginenses finalmente são derrotados por Siracusa 
na batalha de Himera. Como comemoração da vitória, é erguido 
o templo de Atenas na ilha Ortígia, onde hoje está a catedral de 
Nossa Senhora. Após a morte de Gelão, sobe ao poder Hierão I, 
que adota uma política expansionista, fundando colônias adicio-
nais e desenvolvendo as artes, ciências e filosofia; ocasião na qual 
a cidade conheceu o esplendor com a construção de muitos mo-
numentos. Platão visita a cidade em 388 a.C.



67

Entre 496 e 357 a.C., são exercidas as tiranias de Dioniso I 
e Dioniso II, e construção do teatro, onde provavelmente Ésquilo 
encenou a peça Os Persas.

Em 287 a.C., nasce Arquimedes, matemático, físico e inven-
tor. Com a ascensão ao poder de Hierão II, em 275 a.C., a cidade 
experimenta outro período de prosperidade, quando é construído 
um altar para Hierão II e o teatro é remodelado. A guerra púnica, 
entre Roma e Cartago, causa influência em Siracusa que se torna 
aliada de Roma. Em 212 a.C., o general romano Marcos Claudio 
Marcello invade Siracusa, que se torna província de Roma. Arqui-
medes é morto durante o saque da cidade.

Sob o domínio de Roma, é construído o anfiteatro romano.
Uma das mais antigas comunidades cristãs do ocidente é 

fundada em Siracusa, sendo Lúcia, nascida em 285 d.C., martiriza-
da pela perseguição aos cristãos realizada pelo imperador Diocle-
ciano. Mais tarde Lúcia foi canonizada.

Com a queda do império romano, Siracusa também experi-
menta o declínio, tendo sido invadida por vândalos e ostrogodos.1

Museu Arqueológico Paulo Orsi

Esse museu é o segundo em importância da Sicília. Dife-
rentemente de outros museus arqueológicos, o acervo conta com 
rochas formativas da crosta terrestre e geologia da região, apre-
sentando também estudo da fauna de 900.000 anos atrás.

O museu também apresenta esqueletos de animais e re-
constitui ferramentas utilizadas na Pré-História.

1 PARQUE ARQUEOLÓGICO DE SIRACUSA, Guia Impresso, Um Olhar Para Atrás na História, tradução 
do italiano para o inglês por Julia H Weiss, Itália, Sillabe s.r.l. www.sillabe.it, 2017, p. 4-5 (tradução 
nossa).



68

Figura 80. Dois esqueletos de pequenos elefantes que alcançavam 90 cm de altura, 
Palaeoloxodon falconeri. Havia outras espécies, de tamanhos intermediários e mesmo 
grandes, como os atuais. Além disso, a Sicília tinha quatro espécies de hipopótamos, 
cervos e abutres entre outras. Baseado em estudos de AZZAROLI (1982), a fauna
insular diverge daquela continental, com ausência de carnívoros; grandes mamíferos 
apresentam diminuição de tamanho, acentuada em alguns casos; ocorrendo o inverso 
com pequenos mamíferos, que aumentaram de tamanho; alguns pássaros cresceram 
a ponto de perder a capacidade de voo.

Figura 81 (ao lado). Reconstituição 
de ferramentas do neolítico para re-
tirada da peles de animais. 

Figura 82. Gráfico exibindo a distribuição 
de espécies no Neolítico, na costa da Si-
cília.



69

Figura 83. Discos de marfim, para adorno do cabelo feminino, encontrados em tumba, 
que revela a grande habilidade do artista. Século VII a.C.

Figura 84 (ao lado). Lage, porta de tum-
ba que se acredita ser o diagrama do ato 
sexual. Início da idade do Bronze. Séculos 
XXII-XV a.C.

Figura 85 (abaixo). 25 figos de terracota 
servindo de oferenda funerária encontra-
dos em tumba. 525-500 a.C.



70

Figura 86 (ao lado). Asa de marfim. Século 
VI a.C.

Figura 87 (abaixo). Pregos de bronze 
encontrados em tumba.

Sítio Arqueológico Neapolis

O sítio foi criado entre 1952 e 1955, após os trabalhos de 
escavação e publicação dos trabalhos do arqueólogo Domenico 
Pietrasanta, em 1840. Está localizado sobre o monte Temenite, 
tendo ao norte o teatro grego e o nymphaeum, uma fonte monu-
mental no topo do monte; e ao sul a pedreira Latomie (do grego 
lithos, pedra, e temnos, cortada).

Figura 88. Altar dedicado a Hierão II.



71

Figura 89. Maior teatro grego sobrevivente do ocidente. Possuía acústica perfeita e po-
dia acomodar mais de 18.000 pessoas. Na foto, sendo preparado para espetáculos no-
turnos que ocorrem no verão, assim como no sítio arqueológico de Agrigento

Figura 90. Local acima do teatro, conhecido como ninphaeum devido à fonte que jorra 
no topo do monte. Defronte à fonte, no século III a.C., Hierão II ergueu uma cobertura 
com colunas (stoa) dedicada às musas. No início do período cristão, as cavidades foram 
utilizadas como tumbas. Os comentários que acompanham as figuras 89, 90 e 92 são 
baseados no guia impresso, ver nota 1, pg. 67.



72

Figura 91. (acima). Fonte (ninphaeum)

Figura 92 (ao lado). A antiga ‘Caverna da Fala’ foi 
rebatizada por Caravaggio, durante uma de suas 
visitas, como ‘Orelha de Dioniso’, baseado em Cí-
cero (Verrine, século I a.C.), que narra que o tirano 
Dioniso prendia seus inimigos nessa caverna, que 
devido à excepcional qualidade acústica, ouviam-
-se até simples sussurros de seu interior.

Figura 93. Gruta 
dos cordoeiros. 
Usada pelos fabri-
cantes de cordas 
no século XVII.



73

Figura 94. Anfiteatro romano.

Ilha Ortígia

Figura 95 (acima). Maque-
te em recorte exibindo a 
colunata e cobertura do 
templo de Apolo.

Figura 96. Templo de Apolo. Século VI a.C.



74

Figura 97. Maquete do 
templo de Apolo (figu-
ras 95 e 97 a 99: Museu 
Paulo Orsi).

Figura 98. Provável templo dedicado a Ár-
temis. Um dos cultos mais antigos da ilha. 
520 a.C.

Figura 99. Templo de Atenas. 480 a.C. Ver 
quarto parágrafo, p. 38.



75

Figura 100. Monumento criado por 
Giulio Moschetti em 1907. ‘[...] Vi 
(o deus-rio Alfeu), em meu encalço, 
uma sombra alongar-se; ou o meu 
medo a via; mas, me aterrava o som 
de seus pés, e a arfante boca sopra-
va as fitas de minhas madeixas. Da 
fuga exausta, digo: “Serei pega, aju-
da, Diana*, tua escudeira, a quem 
sempre deixaste levar teu arco e 
teus dardos dentro da aljava”.
A deusa comovida, espessa nuvem 
toma e joga sobre mim; coberta pela 
névoa, o rio me procura, ignaro, em 
torno à nuvem e duas vezes ronda 
o lugar onde a deusa me ocultara e 
“Aretusa, Aretusa”, chamou-me.
Frágil, tive coragem? Talvez a da 
ovelha ao ouvir os frementes lobos 
sobre o estábulo; ou da lebre que, 
do espinhal, vê as hostis bocas dos 
cães, e não ousa mover o corpo?
Mas, ele não se afasta; pois não viu 
sinal de pé à frente; observa a nu-
vem e o local.
Um suor frio invade-me os membros 
vexados, e caem do meu corpo umas 
gotas cerúleas; onde o pé toca, 
mana água e meu cabelo orvalho 
verte e os fatos te reconto rápido, 
em fonte sou mudada. E porque re-
conhece a água amada, o rio larga o 
rosto humano e volta a ser corrente 
para a mim se unir. Délia** rompe a 
terra, e eu, imersa em cegas grutas, 
chego à Ortígia, primeira a me er-
guer no ar, e leva o nome da querida 
deusa” [...].1

1 OVÍDIO, Metamorfoses, Livro V, 614-641, Tradução de Raimundo Nonato Barbosa de Carvalho. 
Disponível em http://www.usp.br/verve/coordenadores/raimundocarvalho/rascunhos/metamorfo-
sesovidioraimundocarvalho.pdf. Acesso em 16 de agosto de 2019.

* Diana para os romanos, Ártemis para os gregos; ** epíteto de Ártemis, de Delos, brilhante.



76

Figura 101. Estudo de Arquimedes so-
bre cones e planos.

Tecno-Parque Arquimedes

O Homem e Sua Época

Esse parque não é mantido pelo Estado, e sim fruto de empre-
endimento particular, cujo atual administrador é filho do fundador.

Embora tenha importância científica, histórica e educacional, 
não se percebe o interesse da municipalidade em fomentar o parque, 
faltando até indicações básicas da sua localização por meio de placas, 
etc. O parque está situado, para quem vem do centro de Siracusa, atrás 
do sítio arqueológico Neapolis.

Nele, constam dezenove invenções, nas quais o cientista, em 
seus inventos, explora a energia potencial em arcos, cordas, água e tor-
ção da madeira, cuja liberação súbita se transforma em energia cinéti-
ca, além dos raios solares.

Há ainda reproduções de seus estudos de formas geométricas.

O que torna Arquimedes 
uma figura única é a compreensão 
de sua inserção cultural. Por que os 
gregos, uma admirável civilização 
sob muitos aspectos, era pobre do 
ponto de vista de invenções tecno-
lógicas? Uma das razões estava na 
percepção que se tinha do trabalho, 
pois o homem livre deveria cuidar 
da administração, da gestão da 
polis, sendo relegada aos escravos 
toda tarefa manual, como informa 
o painel no parque: ‘o escravo era 
a máquina’! Não deixa de ser reve-
lador que a história de vida de dois 
filósofos da antiguidade esteja liga-
da a essa realidade e mostre a base 
de suas escolas.

Platão pertencia à classe 



77

alta de Atenas, membro de uma família tradicional; e sua filosofia é 
baseada em um mundo de ideias e de pensamento.

Aristóteles, por sua vez, era filho de um médico. É possível 
imaginá-lo acompanhando o pai em suas preparações de rústicos 
medicamentos, baseados em animais, plantas e minerais. Essa ati-
tude de pesquisa da natureza talvez tenha influenciado o pensador a 
ser o ‘pai da biologia’ ao descrever espécies animais e vegetais, o que 
não deixa de ser um trabalho manual e empírico, distante de especu-
lações mentais.

A existência do parque tem um vínculo com o que é tratado 
aqui, pois questiona: por que uma exposição para um pesquisador 
do século III a.C.? E a resposta é reconhecer sua grandeza; retirar o 
caráter anedótico de Arquimedes, de sua descoberta súbita de um 
problema, gritando ‘Eureka!’ 1 e sair nu a correr pela cidade!

Importante notar que o imaginário greco-romano sobre o tra-
balho tem sobrevivido durante a Idade Média e Moderna, e se pode 
afirmar que somente após a revolução industrial é que o trabalho dei-
xou de ser algo indigno, destinado a inferiores.

Arquimedes

1 ‘Descobri!’, do verbo grego euriskó, descobrir – PEREIRA, 1998, p. 824.

Figura 102. Lente 
convergente de raios 
solares.



78

Fontes árabes citam que Arquimedes, em 255 a.C., viajou 
à Alexandria a pedido do rei Ptolomeu para ensinar cálculos de 
área baseados em triângulos; segundo outras fontes, para ensi-
nar engenharia evitando as inundações do Nilo. Considero essas 
informações questionáveis, pois não se deve esquecer que a civili-
zação egípcia na época possuía 3.000 anos de história, além disso, 
a base da riqueza do Egito foi justamente o controle das cheias do 
Nilo.

Alexandria possuía importante escola de mecânica, com 
expoentes como Ctésibios e Phílon de Bizâncio, embora se desco-
nheça se Arquimedes tratou com esses mestres.

Em 240 a.C., ele retornou para Siracusa, enviando a seu 
amigo Conom – que faleceu nesse mesmo ano – problemas de 
matemática.

Grande parte dos inventos de Arquimedes tem vínculo com 
a situação política e militar da época, pois durante as guerras pú-
nicas, entre Cartago e Roma, Siracusa se manteve ora como aliada 
de Cartago, ora de Roma, até ser invadida por Roma em 212 a.C. 
(ver p. 66).

Painéis citam os testemunhos, sobre Arquimedes, de Pa-
ppus, matemático de Alexandria na antiguidade, do prof. Pas-
colino, da universidade de Pádua, e de Guidobaldo do Monte, 
professor de Leonardo da Vinci, testemunhando que o inventor 
transformou a mecânica ‘de uma arte vil’ em uma ‘nobre e esti-
mada arte’.2

2 TECNO-PARQUE ARQUIMEDES, Painéis expostos no parque.



79

Figura 103 (acima). Gravura de Arquimedes.

Figura 105 (abaixo). Sistema de moinho criado por 
Arquimedes, utilizando a queda d’água, que ao mo-
vimentar a roda d’água, gira um eixo, que ligado a
engrenagens, faz girar uma pedra sobre a outra, 
moendo grãos.

Figura 104. Detalhe das en-
grenagens idealizadas por 
Arquimedes.



80

Figura 107. Sistema de polias que diminui 
progressivamente a força necessária para 
erguer ou mover um objeto, fonte de sua 
expressão ‘dê-me um apoio e moverei o 
mundo!’.

Figuras 108 e 109. O relógio de água (clepsidra) de Arquimedes. O ponteiro de horas, 
ligado ao eixo à direita de madeira, é movido pelo lento esvaziar, ou encher do tanque.

Duas das descobertas clássicas de Arquimedes:

Figura 106. Balança que exibe sua desco-
berta de que a massa de uma substância 
é vinculada ao volume, no caso, alterando 
o volume original da água.



81

Figuras 110 (acima). A cochlea, sistema de elevação de 
água usando o princípio do plano inclinado (parafuso). 
Ao girar a manivela, a água é levada de um reservatório 
inferior, para um superior.

Figura 111 (acima). Na 
parte superior do meca-
nismo, o ‘parafuso’ in-
terno.

Figura 112. O scorpio, dispositivo 
de lançamento de flechas. A peça 
inclinada à esquerda era enverga-
da por cordas. Na antiguidade, era 
feita de intestinos de carneiros. 
Na pequena torre à direita, nos 
nichos, eram colocadas flechas. 
Ao soltar subitamente a peça de 
madeira, o golpe arremessava as 
flechas. Como a energia estava 
mais concentrada na ponta da ma-
deira e menos na base, as flechas 
tinham tamanhos diferentes – as 
menores embaixo, fazendo com 
que todas atingissem igualmente 
o alvo. O nome da peça era devido 
à semelhança entre a calda do es-
corpião e a peça curvada.



82

Roma

Ao pesquisar sobre os museus de Roma, o sítio eletrônico 
apresenta quatro unidades: Palazzo Massimo, Palazzo Altemps, 
Cripta Balbi e Termas de Diocleciano.

Roma, entretanto, por ser a capital de um dos maiores 
impérios que já existiram, apresenta núcleos arqueológicos em 
constante exploração: a área de Tito; o mercado, fórum e torre de 
Trajano, além da torre Argentina, entre outros.

A visita, entretanto, começou por um museu que informa 
sobre os etruscos.

Museu Etrusco Villa Giulia

Quem Foram os Etruscos?

Diferentes teorias, entre mito e história, identificam os 
etruscos com os misteriosos e ‘nômades’ pelasgos1. Heródoto os 
liga aos lídios, que deixaram a Ásia Menor devido à fome, após a 
queda de Tróia. De acordo com Lívio, eram oriundos da Europa 
central.

Dioniso de Halicarnasso os considera um povo nativo da 
própria Itália, separados de outras populações pela cultura e lin-
guagem próprias, que eram desconhecidas até poucas décadas 
atrás, o que contribuiu para a criação do ‘mistério’ em torno dos 
etruscos. Atualmente, o vocabulário, estrutura gramatical e pro-
núncia são bem conhecidos.

Independentemente da sua origem, essa cultura encon-
trou terras férteis e criou uma entidade política entre a Toscana e 
o Lácio, expandindo-se pelo vale do rio Pó e pela Campânia.

Eram organizados em cidades estados independentes e, a 
cada ano, representantes de todas as cidades se encontravam no 
santuário de Voltmuna, próximo de Orvieto. Nessas ocasiões, de-

1 O sentido de pelasgos aqui deve ser entendido como povos indígenas ou autóctones.



83

Figura 113. Mapa da Itália desta-
cando a área de influência etrusca 
(em marrom) e a grega (em ver-
de).

Figura 114. Território da Etrúria. As atuais cida-
des de Orvieto e Arezzo são remanescentes do 
período etrusco.

cisões políticas e militares eram tomadas pela comunidade.
Foram famosos como mestres em hidráulica, sendo muito 

religiosos e hábeis nas artes, música, dança e poesia, que acompa-
nhavam suas cerimônias sacras e banquetes profanos.

Era uma sociedade ‘moderna’, na qual as mulheres parti-
cipavam da vida pública, em igualdade com os homens. Essa libe-
ralidade foi a razão de comentários maliciosos por autores gregos 
sobre a ‘imoralidade’ dos etruscos.

O sistema social, político e a cultura etrusca influenciaram 
outros povos do Lácio e até de Roma, cuja monarquia adotou cos-
tumes e sinais exteriores daquele povo, tais como a coroa doura-
da, o trono e fáscio*.

* Feixe de canas e fitas que envolviam um machado, símbolo de autoridade. Era carregado por um 
lictor.



84

História

A história etrusca é dividida em períodos (idades):
• Vilanova: séculos IX-VIII a.C., desenvolvimento de centros 

protourbanos;
• Influência Oriental: 720-580 a.C., estabelecimento de cida-

dãos gregos nas cidades etruscas;
• Arcaica: 580-480 a.C., estabilização do domínio etrusco na 

região;
• Clássica: 480-320 a.C., conflitos com Roma, aliança com gre-

gos contra Siracusa e gradual perda do domínio de território;
• Helenística: 320-27 a.C., a partir de 295 a.C. aumentam as 

incursões romanas em constantes perdas para os etruscos. Em 41-40 
a.C., fim da nação etrusca.

Do ponto de vista cultural, as idades podem ser divididas em:

• Vilanova: cremação de mortos, aumento populacional e dife-
renciação social; chegada de fenícios e gregos; desenvolvimento da 
agricultura e uso de recursos minerais; substituição da cremação pela 
inumação;

• Orientalizante: surgimento da aristocracia; adoção do alfabe-
to; desenvolvimento de artigos cerâmicos e pinturas em interiores; 
intensas trocas com gregos e fenícios e adoção de costumes gregos: 
banquete, cultivo do azeite e uva e a crença em divindades e mitos 
daquela cultura;2

• Arcaica: construção de templos e moradias com estátuas; es-
truturação urbana das cidades; desenvolvimento de objetos de bron-
ze e estatuária funerária; diversificação de objetos cerâmicos.

• Clássica: influência da arte grega; primeiros sarcófagos de 
pedra; diversificação de artigos de bronze e cerâmica etrusca com 
figuras vermelhas; construção de templos e monumentos;

• Helenística: arquitetura templária e frontões fechados; gran-
de produção de ex-votos (oferendas devocionais) e religiosidade po-
pular, sarcófagos em terracota e declínio da pintura funerária.
2 Fotos e textos obtidos em painéis em exposição.



85

Figura 115. Recuperação arqueo-
lógica de uma parte da cidade de 
Cerveteri.

Figura 117. Estrutura de uma ca-
bana da idade do Ferro.

Figura 116. Achados na necrópole da ‘Osteria’, 
‘taberna’, tumba do ‘carro de boi’. 680-670 a.C.

Figura 118. Aldeia da primeira idade do Ferro.



86

Figura 121. No fundo da peça uma dedicatória, ‘os filhos de Tina dedicam isto à Venel 
Atelinas’.

Figuras 119 e 120. Alfabeto etrusco em diferentes épocas e sua transcrição para o 
alfabeto moderno.

Origens e Compreensão do Alfabeto Etrusco

Fontes clássicas citam breves referências à transmissão das 
letras gregas para a Itália [...]. Na tradição romana, citada por Tácito, 
atribui-se a introdução do alfabeto grego na Etrúria pelo grego Dema-
rato que se mudou para Tarquínia em 650 a.C., e é da Tarquínia que 
se tem a mais antiga inscrição em etrusco, entretanto data de 700 
a.C., portanto meio século antes da chegada de Demarato.



87

O alfabeto etrusco é baseado naquele da ilha Eubeia (se-
gunda maior Ilha do arquipélago grego), e provavelmente se de-
senvolveu em vários lugares na costa sul da Etrúria pelo fim do 
século VIII a.C. em um contexto bilíngue, pois há evidências do 
contato de etruscos e gregos na ilha de Ísquia (região do golfo 
de Nápoles) e Cumas (Campânia). Essa origem é revelada pela 
presença das letras lambda – invertida – mi e chi, elementos que 
foram encontrados na mais antiga inscrição do alfabeto eubeio, 
no chamado ‘copo de Nestor’ (750-725 a.C.) encontrado no cemi-
tério de Pitecusa, na ilha de Ísquia.

Figura 122. Exemplo de es-
crita etrusca, ‘Felsnas Larth, 
de Lethe, viveu 106 anos -?- 
em Cápua -?- de Aníbal’. 

As dificuldades do entendimento da língua se devem à 
brevidade dos textos encontrados, principalmente funerários e 
repetitivos; pequeno número de textos bilíngues latino-etruscos; 
pequeno número de traduções de palavras simples etruscas em 
grego e latim; e, finalmente, à impossibilidade de comparar pa-
lavras e a estrutura da linguagem com outras línguas conhecidas.

Essa dificuldade levou especialistas a definirem, insatisfa-
toriamente, o etrusco como ‘pré-indo-europeu’, ‘proto-indo-eu-
ropeu’ ou ‘peri-indo-europeu’. Hoje, há concordância entre estu-



88

Figura 123. Lápide na qual se lê: ‘Laris (e) 
Avle filhos de Laris construíram esta tum-
ba quando vivos, e o pai e a mãe estão 
sepultados aqui, da (família) Clavtie’.

diosos que a estrutura é não-indo-europeu, totalmente diferente 
das línguas clássicas.

O único texto comparável é não grego. Foi encontrado na 
ilha de Lemnos, no norte egeu, na estela funerária de Kamínia, 
do início do século VI a.C., o que confirma a relação entre esses 
povos. O texto é mais longo, porém problemático: a similaridade 
se dá no sistema de fonemas, inflexão das palavras (morfologia) 
e léxico.

Inicialmente, restrita à aristocracia, a escrita ganhou no-
toriedade com o desenvolvimento urbano e importância dos san-
tuários, que foram também centros culturais e escolas de escrita, 
espalhando-se, assim, entre as classes sociais; a tabuleta sobrevi-
vente, denominada Marsiliana D’Albegna, é um exemplo, além de 
outros em couro, madeira e tecido.

Em habitações, santuários e cemitérios têm sido encontra-
dos escritos (ver figura 124) com palavras semíticas e gregas, do 
século VII ao II a.C., provavelmente com valor mágico-religioso.

Além de representar 
um símbolo do conhecimen-
to da escrita, eles não podem 
ser considerados como sim-
ples exercícios de escrita ou 
elementos decorativos, pois 
aparecem em cerâmicas, mo-
biliários, paredes de tumbas e 
em outros contextos. A apre-
sentação das letras muda com 
o tempo.

A escrita etrusca, comu-
mente, era efetuada da direita 



89

Figura 124. Texto com intenção mágico-religiosa. Ver texto na página anterior.

para a esquerda, do período arcaico ao período romano, mas também 
se encontram escritas da esquerda para a direita. Nos séculos VII e VI 
a.C., a escrita era contínua, sem espaços separando as palavras e com 
uso limitado de pontuação para separar sentenças, além de as letras 
serem finas e compridas. Nos séculos seguintes, a pontuação separava 
as palavras, tornando-se usual uma ou duas marcas, as letras se tor-
nam mais grossas e regulares. Um tipo particular de pontuação surge 
em vários locais, por volta dos séculos VII e V a.C., isolando consoantes 
e vogais em posições específicas por meio de marcas, provavelmente 
refletindo métodos de ensino baseado em sílabas.

Desde o início do século XIX, tem sido possível ler a escrita 
etrusca, sendo conhecido cada signo do alfabeto. Isso foi resulta-
do de um longo estudo que começou no Renascimento, quando, 
em 1444, foram encontradas as ‘tabelas de Iguvine’: sete placas 
de bronze com linguagem da Úmbria e sinais etruscos e latinos, 
dando início aos primeiros estudos do alfabeto, que tentavam in-
terpretar o crescente número de inscrições.

Ânio de Viterbo, em 1498, na obra Antiquitatum Varia-



90

Figura 126. Estela pública informando 
o limite da cidade. Essas peças levavam 
o nome da autoridade responsável pelo 
levantamento dos limites.Figura 125. Muito difundido eram os espe-

lhos de bronze. Nesse, encontrado em uma 
necrópole, entre 475-450 a.C., lê-se os no-
mes: Turan, Helena, Hermione e Alexandre.

3 Painéis em exposição.

rum Volumina XVII, realiza várias tentativas de leitura e tradução 
comparando com o hebreu, considerada no período, a genitora 
de todas as línguas. Essas tentativas continuaram nos séculos XVI 
e XVII. O século XVIII deu um passo crucial na transliteração de 
letras etruscas na tradução correta de algumas palavras, graças 
aos trabalhos de eruditos como Filippo Buonarroti, que prestou 
atenção nas diferentes características epigráficas; a Anton Fran-
cesco Gori, pelo profundo entendimento do alfabeto, oferecendo 
um valor final a oito caracteres, e sobretudo Luigi Lanzi, em amplo 
ensaio no reconhecimento do sinal ‘M’.

Quando, em 1833, R. Lepsius acertou a correspondência 
de um sinal com a letra ‘z’, a leitura final do alfabeto pôde ser 
considerada completa; estudos recentes melhor definiram pecu-
liaridades geográficas na forma das letras com o preciso período 
cronológico.3



91

Figura 128. Espelho de bronze repre-
sentando arúspice observando vísce-
ra. Os arúspices foram mais um lega-
do etrusco para a cultura de Roma.

Figura 129 (ao lado). Queimadores de incenso de 
bronze. Séculos VI-V a.C.

Figura 130 (abaixo). Urna funerária de bronze, 
para cinzas, na forma de típica cabana etrusca, 
com elementos decorativos. No alto, o ‘barco 
do sol’ tendo o disco solar à frente e cabeças 
de pássaros ao longo do barco. O motivo, am-
plamente espalhado nas civilizações meso-eu-
ropeias do período, simboliza as mudanças de 
estações e renovação do ciclo de vida. Primeira 
metade do século VIII a.C. 

Figura 127. Bastões de bronze – e gravuras de 
1765 – mostrando arúspices com o típico cha-
péu cônico, sacerdotes ou adivinhos etruscos 
que inspecionavam vísceras de animais, voos 
de pássaros e o firmamento noturno como 
forma de oráculo.



92

Figura 131 e 132. ‘Sarcófago dos esposos’. Encontrado em 1884 na necrópole Ban-
ditaccia com mais 400 itens. Contém as cinzas de dois mortos e o estilo é um divã 
reclinado (kline), reproduzindo um banquete com o par semirreclinado, de acordo com 
o gosto oriental. O tema do banquete era frequente entre a aristocracia, destacando 
a posição social e riqueza e refletindo antigos ideais de rituais inspirados na cultura 
grega. O estilo da peça é jônico, e é do período entre 530-520 a.C. Importante destacar 
que a peça tem escala 1:1, ou seja, escala real.

Figuras 133 e 134. Pintura e alto relevo reproduzindo banquetes. No etrusco, as mu-
lheres participavam ativamente, diferente do banquete grego.

Figura 135. Villa Giulia. Fachada do edifício.



93

Figuras 136 e 137: Villa Giulia. Jardim e interior.

Figuras 138 e 139. Trechos de pintura mural da vila de Livia Drusilia, esposa de Otavia-
no, 30-20 a.C., descoberta em 1883. O estilo destaca a importância da arte dos jardins 
(ars topiaria) que fez sucesso no tempo de Augusto refletindo os tempos felizes da era 
de paz desse imperador.

Museu Palazzo Massimo



94

Figuras 140 e 141. Exemplos do estilo de pintura mural romana.

Figura 143 (ao lado). 
Decoração de um dos 
ambientes da Villa Far-
nesina, da época de 
Augusto, provavelmen-
te de propriedade do 
general Marcus Vipsa-
nius Agrippa. 

Figura 142. Deta-
lhe do alto-relevo 
do teto.



95

Figuras 144 e 145 Sala exibindo bustos sobre pilares (hermae*). Pelo estilo da apresen-
tação, sabe-se a época da criação: a figura à esquerda entre 30 e 70 d.C. e a da direita 
117-138 d.C., este último, pela semelhança, acreditase ser do imperador Adriano.
* As hermae eram pilares quadrados dedicadas ao deus Hermes, originários na Grécia 
clássica e uma evolução do ‘betilo’ do período arcaico. O betilo era uma pedra sagrada 
que representava a casa do deus ou o próprio deus, que protegia os caminhos e entra-
das das casas. No período helenístico e romano, passou a representar outras deidades 
como Dioniso, em mármore e bronze.

Figuras 146 e 147. 
Relevos represen-
tando províncias 
de Roma: à es-
querda, a Trácia 
– reconhecida por 
constar em moe-
das - e à direita, o 
Egito – cujo man-
to e diadema são 
símbolos da deusa 
Isis. O conjunto 
decorava o templo 
de Adriano, ergui-
do pelo imperador 
Antonino Pio, em 
145 d.C.



96

Figura 151 (acima). Cópia em már-
more, 250 d.C., do discóbolo em 
bronze do escultor grego Miron (450 
a.C.). É a única peça quase totalmen-
te preservada.

Figura 148 (abaixo). Mármore funerário dos 
esposos, da família Décio. Eles mantêm um 
aperto de mão cerimonial (dextrarum iunc-
tio). No centro, uma criança segura uma 
pomba, símbolo da pureza da alma. 100 d.C

Figuras 149 e 150 (abaixo). Hermafrodita 
dormindo. Cópia em mármore, meados do 
século II d.C., de um original da escola da Ásia 
Menor, meados do século II a.C.



97

Figura 152 (acima). 
Bronze representan-
do o deus Dioniso, do 
período do imperador 
Adriano, 117-138 d.C.

Figura 154. Bronze representando 
a ‘nudez heróica’. É incerto se re-
presenta um nobre do período he-
lenístico, séculos III-II a.C., ou um 
eminente romano do período repu-
blicano, séculos II-I a.C.

Figura 153 (acima). Sarcófago representando cena de ba-
talha, cerca de 180 d.C., provavelmente de Aulo Júlio Pom-
pílio, oficial de Marco Aurélio, na batalha contra tribos ger-
mânicas entre 172-175 d.C.



98

Figura 155. ‘Pugilista em repouso’. Perío-
do helenístico tardio, séculos II-I a.C., ins-
pirado em um trabalho do escultor grego 
Lisipo, do século IV a.C. 

Figura 157. Aristóteles. A cabeça é da 
época do imperador Adriano, cópia 
baseada em bronze do escultor Lisi-
po. A capa de alabastro, estilo militar, 
foi acrescentada em restauração na 
época moderna.

Figura 156. Júlio César. Embora re-
presente um personagem da antigui-
dade, o trabalho é do século XVI, sen-
do a cabeça de bronze e o manto de 
calcário da região de Kotor, Mântua, 
nordeste da Itália.

Museu Altemps



99

Figura 158. Busto do imperador Marco Au-
rélio. Cabeça de bronze, cópia de estátua 
equestre do Capitolino, colocada sobre o 
busto de porfírio vermelho do século IV d.C.

Figura 160. Urania, musa da astronomia. 
Cópia do século I d.C., baseada em original 
de Filiskos de Rodes do século II a.C. Em res-
tauração do Renascimento, foi colocado o 
globo, atributo da musa.

Figura 159. Dioniso e um sátiro, esti-
lo apolíneo. Cópia romana, 160-180 
d.C., baseada em original grego do 
século IV a.C. Provavelmente perten-
cente aos banhos de Constantino.



100

Figura 161. Cabeça de Hera, para estátua colossal.
Estudos críticos a identificam como Antonia Menor,
mãe do imperador Claudio, falecida em 37 d.C.; e
outros, como Lívia, esposa de Augusto.

Figura 162 (ao lado). Estátua de 
cabeça de menino consagrado 
à deusa Isis, com a típica me-
cha de cabelo lateral. Primeiro 
quarto do século III d.C.

Figura 163. Tou-
ro sagrado Ápis, 
adorado em Mên-
fis, no Egito, com 
o disco solar e a 
deusa serpente 
(ureu) entre os 
chifres. Século II 
a.C.



101

Figura 164. Pátio interno do Palazzo 
Altemps, onde funciona o museu. O 
edifício tem evoluído desde a antigui-
dade, e sua feição atual se deve a Giro-
lamo Riario, no século XV. O edifício foi 
residência do cardeal Soderini e, pos-
teriormente, embaixada da Espanha. 
Em 1568, foi adquirido pelo cardeal de 
origem alemã, Marco Sittico Altemps. 
Em 1982, o governo italiano o adquiriu 
e o transformou em um dos museus da 
capital.1

Figura 165. Cabe-
ças de bonecas com 
penteado típico da 
Alexandria, Egito, ao 
tempo do domínio 
romano. Século II-III 
d.C.

Figuras 166 e 167. Tetos decorados do museu.

1 Disponível em https://web.archive.org/web/20180111012522/http://archeoroma.beniculturali.
it/Musei/Museo_Nazionale_Romano/Palazzo_Altemps/Edificio. Acesso em 28 de agosto de 2019. 
Tradução nossa do italiano.



102

Figura 168. Gravura exibindo os três tea-
tros ao estilo grego: Marcelo, ao alto; Bal-
bo, ao centro; e Pompeo, abaixo. 

Figura 169. Planta do teatro de Balbo. A 
Cripta é o edifício quadrado à direita do 
teatro.

Cripta Balbi

O sítio arqueológico 
urbano Cripta Balbi ou Cripta 
de Balbo apresenta um histó-
rico da região onde está loca-
lizado desde a época em que 
a região era utilizada como 
campo de treinamento dos 
soldados romanos: o campo 
de Marte.

Embora pequeno, o 
teatro Balbo possuía colunas 
de ônix e um grande pórtico 
com estátuas e árvores. Em 
44 a.C., Júlio César, ao deixar 
o local, foi assassinado.

No centro (ver fig. 
169), um edifício de identifi-
cação incerta, mas que cons-
ta na planta de mármore da 
época de Severiano (século 
III d.C.). Os largos corredores, 
talvez divididos em duas na-
ves, estão dispostos ao lado 
desse edifício que, no lado 
leste possuía seis colunas. A 
crypta era a parte mais inter-
na, consistindo de um vestí-
bulo em um pátio, tendo no 
entorno colunas e uma gale-
ria coberta e com janelas.

O local funcionou 
como banheiros públicos por 
duas vezes e foi danificado 
no incêndio de 80 d.C. – que 



103

destruiu grande parte de Roma – e é possível que no período im-
perial tenha servido de destacamento de bombeiros.

Após o incêndio, o imperador Domiciano reformou o local 
e, no novo monumento, foi colocado um pórtico chamado Minu-
cia Frumentaria, utilizado para distribuição de trigo para a popu-
lação. Desse período, existe no subsolo da Cripta uma cisterna 
aberta à visitação atualmente.

Dois séculos mais tarde, sob Aureliano (270 d.C.), o local 
distribuía pão.

No século IV, há o abandono de templos pagãos e progres-
sivo declínio dos edifícios, com o surgimento das primeiras basíli-
cas. Um terremoto, em 410, mina a funcionalidade de muitos edi-
fícios públicos que começam a ser ocupados por particulares. Na 
primeira metade do século V, a estrutura de Balbo é abandonada 
e transformada em local para despejo de lixo.

A partir de 420, os imperadores Arcádio e Honório proí-
bem a utilização urbana do campo de Marte.

Não se sabe o que ocorreu com o teatro, mas uma peça 
de mármore, reutilizada como parte de um túmulo, alude a uma 
restauração sob Teodorico (454-526).

Crônicas pontifícias relatam alagamentos sofridos no local.
Na Idade Média, começam a ser construídas várias igrejas 

no local. Em 1285, há a citação da construção de uma torre e re-
novação dos banhos.

No século XIV, cordoeiros se instalam no local, e mais tarde 
surge a fabricação de tecidos e trabalhos em bronze e joalheria.1

1 Painéis expostos.

Figura 170. Gra-
vura exibindo um 
‘corte’ arqueoló-
gico da localiza-
ção das estrutu-
ras urbanas da 
antiguidade e 
hoje.



104

As termas ou banhos de Dio-
cleciano foram os maiores da anti-
guidade romana. Construídos em 
apenas oito anos – 298 a 306 d.C. 
– e ocupando uma área de 13 hecta-
res (135.700 m2), podiam acomodar 
mais de 3.000 pessoas.

Possuíam duas entradas prin-
cipais com amplos espaços cobertos 
com assentos (exedra), tendo ao lado 
duas bibliotecas.

As salas com água fria (frigi-
darium), morna (tepidarium) e quen-
te (calidarium ou caldarium) estavam 
dispostas ao longo de um eixo; sen-
do que, de ambos os lados do frigi-
darium, havia ginásios descobertos. 
Além disso possuía piscinas (nata-
tio). Os pisos eram recobertos com 
mosaico de mármore, e as paredes 

Figuras 171, 172 e 173. Edifícios das termas de 
Diocleciano: espaços externo e interno. 

Termas de Diocleciano



105

ornadas com esculturas. O complexo foi utilizado até o século VI 
quando foi restaurado, mas logo após acabou sendo abandonado, 
quando os bárbaros destruíram os aquedutos que o abasteciam.

Em 1561, o papa Pio IV construiu no espaço interno da 
área do banho, uma basílica, dedicada à Nsa Sra dos Anjos e um 
claustro, homenageando os mártires que, segundo a lenda, foram 
mortos durante a construção dos banhos. Michelangelo, contra-
tado para planejar a igreja, usou as estruturas do frigidarium e 
tepidarium sem alterar a estrutura original.

As paredes remanescentes dos banhos evidenciam a gran-
deza da estrutura. As paredes tinham revestimento de tijolos, mas 
o núcleo era preenchido de fragmentos de pedra, tufo calcário 
(rocha esbranquiçada a partir de sedimentos de água doce ou 
subterrânea sendo incorporada de plantas e conchas) e restos de 
tijolos.

Em 1575, vários espaços dos banhos foram transformados 
em armazéns para grãos e azeite. Em 1889, o complexo se tornou 
uma unidade do Museu Nacional de Roma.

Ao lado do caldarium, havia espaços octogonais, sendo 
que, em 1928, um deles foi usado como planetário.1

O museu apresenta ainda uma rica fonte de informações 
sobre a geologia, cultura e antropologia da região do Lácio.

1 Painéis em exposição no museu.

Leonardo Da Vinci

O Palazzo della Cancelleria, na praça com o mesmo nome, 
apresenta uma mostra interativa dos projetos de Leonardo da Vinci.

Fazem parte, 51 projetos divididos em aeronáuticos, enge-
nharia bélica, terrestres e aquáticos, mas há ainda instrumentos so-
noros, pinturas e suas gravuras com estudos de anatomia, demons-
trando a genialidade de Leonardo.

São apresentados os desenhos de Leonardo ao lado das pe-
ças reproduzidas.



106

Figura 174 (à direita). Desenhos da ‘rosca 
ou parafuso aéreo’ de Leonardo. Ele dei-
xou mais de 4.000 anotações divididas em 
dois grupos: um, que guardava para si; e 
outro, mais organizado, de notas científi-
cas descrevendo observações e dispositi-
vos. Acredita-se que esses arquivos rema-
nescentes sejam apenas um terço do total 
produzido.

Figura 175 (à esquerda). Maquete e, ao 
fundo, exibição multimídia com operadores 
do precursor do helicóptero.

Figuras 176 e 177. Dois tipos de anemômetros inventados por Leonardo: o da esquer-
da, chamado de funil, e a peça à direita, chamada de ‘lamela’ ou ‘pincel’, na qual a 
madeira vertical, em primeiro plano, é inclinada pela força do vento e é exibida na 
escala em arco; a peça superior, o ‘anemoscópio’ indica a direção do vento.



107

Figuras 178 e 179. Dese-
nho e maquete de asa 
movido a força muscular. 
Após vários estudos com 
asas de pássaros, Leo-
nardo se convenceu da 
impossibilidade de uso 
de asas baseadas ape-
nas na força muscular 
humana.

Figura 180 (à esquerda). Paraquedas.

Figura 181 (acima). Planador com 
asas parcialmente fixas. A parte fixa 
é destinada ao piloto, e a móvel, 
com utilização de alças, cordas e 
discos ativam a parte que dá movi-
mento às asas.



108

Figuras 182 e 183. Esboços com estudo de anatomia. Leonardo desenvolveu seus estu-
dos entre 1500 e 1512, viajando por Roma, Milão e Florença.

Figura 185 (acima). Instrumento musical. 
Por volta de 1480, Leonardo era responsá-
vel por espetáculos na corte do Duque de 
Sforza, em Milão. Era hábil com a lira e ti-
nha uma bela voz.

Figura 184. Serra ‘hidráu-
lica’ para madeira,usando 
uma roda d’água.



109

Figuras 189. À esquerda, escafandro 
idealizado por Leonardo.

Figuras 188. Acima, rolamento.

Figura 186. Tambor ‘mecânico’. Figura 187 (acima). Tanque de guerra.



110

O Panteão

O nome Panteão (de pan, ‘todos’, e theos, ‘deuses’, em 
grego) é fonte de controvérsia, pois não há na antiguidade refe-
rência a ele como sendo um aedes, templo ou casa. 

A data da sua construção é incerta, mas se acredita que foi 
comissionada a Marcos Agrippa, durante o governo do imperador 
Augusto (27 a.C. – 14 d.C.), devido à gravação sobre o pórtico de 
entrada.

Tendo sido finalizado sob o império de Adriano, provavel-
mente em 126 d.C. A atual estrutura não é aquela de Agrippa, 
pois o edifício foi vítima de incêndio e reconstruído entre 80 d.C. 
e 110 d.C.

Dois mil anos após sua construção, o domo do Panteão é 
ainda o maior do mundo sem reforço de concreto. Sua estabili-
dade se deve a dois fatores: a espessura do concreto, cada vez 
mais fina à medida que se aproxima do orifício central do domo, 
o óculo, e também devido ao uso de cinza vulcânica, que, diferen-
temente do concreto comum, ganha agregação com o passar do 
tempo.

Sua entrada retangular convencional e seu interior circular 
são únicos na arquitetura da Roma antiga.

A qualidade circular do edifício é elevada à qualidade de 
esfera pela relação que existe entre a altura e diâmetro: valores 

Figura 190. O Panteão.

Figura 191. Esfera no interior do Pan-
teão (ver texto).



111

idênticos de 43,3 m, ou 150 pés na medida da Roma antiga. Assim, 
no interior do Panteão caberia perfeitamente uma esfera de 43,3 
m de diâmetro.

Quem visita o Panteão, ao olhar para sua cúpula, espera 
encontrar, partindo do óculo central, o número de 24 raios ou fu-
sos, associados aos fusos horários, mas ele possui 28 raios; além 
disso, cada um dos 5 anéis da cúpula possuem 28 recuos.1

Em 609 d.C. o edifício se tornou a igreja de Santa Maria 
dos mártires.

No Panteão estão sepultados os reis Vitório Emanuel II; 
Umberto I e sua esposa Margarida de Savoia, além do pintor Ra-
fael e sua noiva Maria Bibbiena.2 O piso é do Renascimento, e seu 
padrão nos lembra a quadratura do círculo de Da Vinci e o homem 
vitruviano.

1 Acessível em http://www.romanconcrete.com/docs/chapt01/chapt01.htm. Acesso em 23 de se-
tembro de 2019.
2 Acessível em https://www.rome.info/pantheon/. Acesso em 23 de setembro de 2019
Fonte da Figura 192: By derivative work: Cmglee - This file was derived from: Baukunst Etrusker 
Römer.jpg:, CCBY-SA 3.0, https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=20162546

Figura 192. Cúpula do Panteão.

Figura 193. Piso.



112

Quem se desloca de trem 
da península itálica para a ilha da 
Sicília encontra uma situação inu-
sitada.

A composição, ao chegar 
no ponto extremo da península, 
Villa San Giovanni, após uma série 
de manobras, é colocada dentro 
de um navio. Após meia hora cru-
zando o estreito, a composição é 
retirada do navio e, após as mes-
mas manobras, segue viagem pela 
Sicília.

Considerei inusitado, pois 
uma solução simples seria o trans-
porte de passageiros via balsa, 
uma vez que em Messina subi-
riam em outro trem, com mesma 

O Estreito de Messina



113

numeração de vagões e poltronas e seguiriam viagem. Talvez a forma 
encontrada seja algo para dar conforto aos passageiros, economia no 
número de composições ou outra razão desconhecida.

As fotos acima (figuras 194, 195 e 196) mostram o trem den-
tro do navio, o estreito de Messina e a abertura da proa do navio ao 
se aproximar do porto.

Esse estreito é palco ainda de um fenômeno físico, relacio-
nado à ótica: quando o mar e o ar estão serenos, em dia de inversão 
térmica, ocorre o chamado ‘efeito fada Morgana’.

Isso acontece quando o ar frio, que paira sobre a água, forma 
uma ‘barra’, e a imagem de um objeto distante é observada acima dessa 
faixa, dando a impressão que não está sobre o mar, mas pairando no ar.

O nome fada Morgana é uma referência aos contos de fadas, em 
cujas narrativas se descreve, magicamente, castelos pairando no ar.1

1 Acessível em https://portalpesquisa.com/pesquisas/entendendo-o-efeito-fatamorgana.html 
Acesso em 29 de agosto de 2019.





Sobre o Autor

Figura 197. O autor dentro da sala 
de espelhos idealizada por Leonar-
do da Vinci.

Jorge Favaron é formado técnico em laboratório clínico, ati-
vidade que exerceu por quase quinze anos. Posteriormente, migrou 
para a área comercial, primeiramente na área diagnóstica e mais tar-
de para a qualidade microbiológica na indústria. Hoje, é empresário, 
exercendo atividade comercial na mesma área. Atualmente (segun-
do semestre de 2019), cursa o 6º semestre de filosofia.





ARAS: THE ARCHIVE FOR RESEARCH IN ARCHETYPICAL SYMBO-
LISM, O Livro dos Símbolos, verbete: Sirene, sem indicação da tra-
dução para o português, Alemanha, Taschen, 2012, impresso na 
China. 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain, Dicionário dos Símbolos, 
tradução de Vera Costa e Silva e cols. 23. ed. Rio de Janeiro, José 
Olympio, 2009. 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda, Dicionário Aurélio da Lín-
gua Portuguesa, 5 ed. Curitiba, Positivo, 2010.

GRIMAL, Pierre, Dictionary of Classical Mitology, Grã-Bretanha, 
Penguim Books, 1991.

GROMBRICH, E. H. História da Arte, tradução de Álvaro Cabral, 16. 
ed. Rio de Janeiro, LTC, 2012.

HERÓDOTO, ‘História’. Tradução do grego por P. H. Larcher, tradução 
para o português de J. Brito Broca. Clássicos Jackson, 2. ed. Rio de 
Janeiro, 1950. Versão e-book: 2006. Disponível em www.ebooksbra-
sil.org/adobeebook/historiaherodoto.pdf. Acesso em 16 de julho de 
2018.

LAÊRTIOS, Diôgenes, ‘Vida e Obra dos Filósofos Famosos’, tradução 
Mario da Gama Cury, 2. ed. Brasília, Editora UnB, 2008. E-book dispo-
nível em https://pos.historia.ufg.br/up/113/o/T2013-07.pdf, acesso 
em 18 de julho de 2018.

MUSEU ALTEMPS, painéis em exposição, Roma, Itália.

MUSEU ARQUEOLÓGICO NACIONAL URBANO, painéis em exposi-
ção, Crotona, Itália.

MUSEU ARQUEOLÓGICO PAULO ORSI, painéis informativos, Sira-
cusa, Itália.

BIBLIOGRAFIA



MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL PIETRO GRIFFO, painéis infor-
mativos no local. Agrigento, Itália.

MUSEU ARQUEOLÓGICO REGIONAL, painéis informativos, Taren-
to, Itália.

MUSEU DO SÍTIO ARQUEOLÓGICO, painéis em exposição, Croto-
na, Itália.

MUSEU ETRUSCO VILLA GIULLIA, painéis em exposição, Roma, Itá-
lia.

MUSEU NACIONAL DE ROMA:
Cripta Balbi, painéis em exposição, Roma, Itália.
Palazzo Altemps, painéis em exposição, Roma, Itália.
Palazzo Massimo, painéis em exposição, Roma, Itália.
Termas de Diocleciano, painéis em exposição, Roma, Itália.

NERES, Luana, ‘Homoerotismo na Antiguidade’. In: Helade, vol. 
2, nº 3, dez16. Pdf disponível em https://pos.historia.ufg.br/
up/113/o/T2013-07.pdf, acesso em 16 de julho de 2019.

OVÍDIO, Metamorfoses, Livro V, 614-641, Tradução de Raimundo 
Nonato Barbosa de Carvalho. Disponível em http://www.usp.br/
verve/coordenadores/raimundocarvalho/rascunhos/metamorfo-
sesovidioraimundocarvalho.pdf. Acesso em 16 de agosto de 2019.

PALAZZO DELLA CANCELLERIA – Mostra Leonardo Da Vinci, pai-
néis em exposição, Roma, Itália.

PEREIRA, Isidro, S. J. Dicionário Grego-Português, 8. ed. Braga, Li-
vraria A. I., 1998.

PERFEITO, Abílio Alves, Gramática de Grego, 4. ed. Porto, 1974,

PESSANHA, José Américo Motta, Platão, tradução José Cavalcante 
de Sousa, 2. ed. São Paulo, Abril Cultural, 1978 (Platão - Os Pen-
sadores).



PORTAL DE PESQUISA, Acessível em https://portalpesquisa.com/
pesquisas/entendendo-o-efeito-fatamorgana.html Acesso em 29 
de agosto de 2019

SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE CROTONA, Itália.

SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE ELEIA/VELIA, Guia Impresso, Arte,m, 
2014 e painéis de divulgação. Ascea, Itália.

SÍTIO ARQUEOLÓGICO DE SATURO, Tarento, Itália.

SÍTIO ARQUEOLÓGICO NEAPOLIS, painéis em exposição, Siracusa, 
Itália.

SITIO ARQUEOLÓGICO VALE DOS TEMPLOS, painéis informativos 
no local, Agrigento, Itália.

SOUSA, José Cavalcante, Parmênides de Eleia, tradução de José 
Cavalcante de Sousa e cols. 2. ed., São Paulo, Abril Cutural, 1978 
(Pré Socráticos – Os Pensadores)

TECNO-PARQUE ARQUIMEDES, painéis em exposição, Siracusa, 
Itália.

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO, faculdade de Arqueologia, Dispo-
nível no sítio eletrônico: Labeca/Mae/Nausitoo:

Eleia: http://labeca.mae.usp.br/pt-br/city/128/, acesso em 
16 de julho de 2019;
Agrigento: http://labeca.mae.usp.br/pt-br/city/75/, acesso 
em 27 de julho de 2019.



120


